# तोम्स माहिक्या िकश्मा वावञ्चा



ডাঃ সিতাংশু বিকাশ বড়ুয়া এম, বি, বি, এস;এফ, সি, পি, এস।



## কল্পতরু বই পিডিএফ প্রকল্প

কল্পতরু মূলত একটি বৌদ্ধধর্মীয় প্রকাশনা প্রতিষ্ঠান। ২০১৩ সালে "হৃদয়ের দরজা খুলে দিন" বইটি প্রকাশের মধ্য দিয়ে এর যাত্রা শুরু । কল্পতরু ইতিমধ্যে অনেক মূল্যবান ধর্মীয় বই প্রকাশ করেছে। ভবিষ্যতেও এ ধারা অব্যাহত থাকবে। কল্পতরু প্রতিষ্ঠার বছর খানেক পর "kalpataruboi.org" নামে একটি অবাণিজ্যিক ডাউনলোডিং ওয়েবসাইট চালু করে। এতে মূল ত্রিপিটকসহ অনেক মূল্যবান বৌদ্ধধর্মীয় বই pdf আকারে দেওয়া হয়েছে। সামনের দিনগুলোতে ক্রমান্বয়ে আরো অনেক ধর্মীয় বই pdf আকারে উক্ত ওয়েবসাইটে দেওয়া হবে। যেকেউ এখান থেকে একদম বিনামূল্যে অনেক মূল্যবান ধর্মীয় বই সহজেই ডাউনলোড করতে পারেন। আমাদের একমাত্র উদ্দেশ্য হচ্ছে, বর্তমান আধুনিক প্রযুক্তির যুগে লাখো মানুষের হাতের কাছে নানা ধরনের ধর্মীয় বই পোঁছে দেওয়া এবং ধর্মজ্ঞান অর্জনে যতটা সম্ভব সহায়তা করা। এতে যদি বইপ্রেমী মানুষের কিছুটা হলেও সহায় ও উপকার হয় তবেই আমাদের সমস্ত শ্রম ও অর্থব্যয় সার্থক হবে।

আসুন ধর্মীয় বই পড়ুন, ধর্মজ্ঞান অর্জন করুন! জ্ঞানের আলোয় জীবনকে আলোকিত করুন!

This book is scanned by Rahul Bhikkhu

# বৌদ্ধ সাহিত্যে চিকিৎসা ব্যবস্থা



# ডাঃ সিতাংশু বিকাশ বড়ুয়া

এম. বি. এস: এফ. সি. পি. এস।

### Boudha Sahitye Chikitsa Byabasta Dr. Sitangshu Bikash Barua

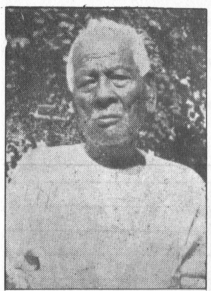
| প্ৰকাশক             | * | শ্রীমতি রোমেশী বড়ুয়া এম, এ; বি, এড;                                                                                                                                                                        |
|---------------------|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| প্রথম প্রকাশ 💆      | * | শ্রাবণ ১৪০১ বাংলা<br>জুলাই ১৯৯৫ ইংরেজী                                                                                                                                                                       |
| প্রক্রদ             | * | জনৈক অসুস্থ ভিক্ষুকে বৃদ্ধ কর্তৃক সেবা প্রদান।                                                                                                                                                               |
| কম্পিউটার কম্পোজ    | * | <b>'অক্ষর'</b><br>আন্দরকিল্লা, চ <b>উ</b> গ্রাম। ফোন ঃ ২২৭০১৬                                                                                                                                                |
| মুদ্ৰণ তত্ত্বাবধানে | * | রোজ প্রস্সে (রোমান গোমেজ)<br>আন্দরকিল্লা, চট্টগ্রাম। ফোন ঃ ২২৭০১৬                                                                                                                                            |
| প্রান্তি স্থান      | * | নীলিমা ভবন,<br>রাউজান, চট্টগ্রাম, বাংলাদেশ।<br>ডাঃ সিভাংত বিকাশ বছুরা<br>৬৯৮, মেহেদীবাগ রোড, চট্টগ্রাম।<br>শ্রীমৎ প্রজ্ঞাবংশ মহাস্থবির<br>প্রজ্ঞাবংশ বিদর্শন সাধনাকেন্দ্র<br>শাকপুরা, বোয়ালখালী, চট্টগ্রাম। |

২৫ (পঁচিশ) টাকা মাত্র।

# जू ठी १ ख

| वि स ग्र                               | প् ठा         |
|----------------------------------------|---------------|
| क्षात्रहिका                            |               |
| কায়ণতাস্থৃতি                          | 9             |
| ক্রপতোংপটির সহিত রোগসম্পর্ক            | <b>২</b> ১    |
| ঘূণতত্ত্ব                              | <b>২</b> ৫    |
| পিরিষানক সুত্ত                         | <b>২</b> ৬    |
| <i>ম</i> বিকের স্থাবন ব্ <b>হা</b> ন্ত | ৫৩            |
| নির্ঘন্ট                               | 8 <b>&gt;</b> |
| সহারক প্রহাবলী                         | 88            |

# উৎসর্গ



প্রবীন শিক্ষাব্রতী বিশিষ্ট সমাজসেবী স্বর্গীয়ে বিবারণ চন্দ্র বড়ুয়া (১৮৯৫-১৯৮০)



নিবারণ চন্দ্র বড়ুয়া'র পত্নী সদ্ধর্ধর্মপরায়ণা স্বর্গীয়া বীলিনা বড়ুয়া

(3508-5566)

ডাঃ সিতাংশু বিকাশ বড়ুয়া

#### रवोक्क प्राहिटला हिकिश्पा वावञ्चा

### **थाविक**ण

প্রজ্ঞাবংশ বিদর্শন ভাবনা কেন্দ্র, শাকপুরা বোয়ালখালী থানায় একটা দাতব্য চিকিৎসা কেন্দ্রের উদ্বোধন উপলক্ষে বৌদ্ধ ধর্মে ও সাহিত্যে চিকিৎসা ব্যবস্থা সম্বন্ধে বক্তব্য রাখার জন্য আমাকে আহবান করা হয়েছে। এই ভাবনা কেন্দ্রে যোগী ও রোগী সম্বন্ধে আমার বক্তব্য কিভাবে শুরু করব, তাহা নির্ণীয় করতে আমাকে বিশেষ বেগ পেতে হয়েছে।

বৌদ্ধেরা কর্মবাদী। প্রাচীন ভারতীয় দর্শনের জন্মান্তরবাদ এবং কর্মবাদ বৌদ্ধ ধর্মে বীকৃত হলেও বৌদ্ধ দর্শনের সহিত এই দুই বিষয়ে ভারতীয় প্রাচীন দর্শনের পার্থক্য সম্যকভাবে উপলব্ধির অনুপস্থিতিতে অনেকে বৌদ্ধর্মকে হিন্দু ধর্মের সমপর্যায়ে অভর্কু করতে বিধাবোধ করেন না। প্রাচীন ভারতীয় দর্শনের মূলভিত্তি আত্মাবাদ দর্শনকে বৌদ্ধ ধর্মে ও দর্শনে সম্পূর্ণভাবে পরিহার করে অনাত্মাবাদ দর্শন প্রতিষ্ঠিত করা হয়েছে। বৌদ্ধ ধর্ম মতে-"নেতং মম, নে মোহমন্দি ন মে সো অস্তা"। "ইহা আমার নহে, ইহাতে আমি অবস্থিত নহি; ইহা আমার আত্মা নহে।" এখানে আমি নামক ব্যক্তিটি আমার নহে, এই ব্যক্তিটিতে আমার অবস্থিতি নাই, ব্যক্তিটি আমার আত্মা নহে। বৌদ্ধ দর্শনে এই সভ্যটিকে বলা হয় পরমার্থ সন্তা।

এই পর্যায়ে আমরা বৌদ্ধ দর্শনের মূল বিষয় অবতারণা করতে পারি। বৌদ্ধ দর্শনে সত্যকে সম্যকভাবে উপলব্ধি করার জন্য সত্যকে দুই পর্যায়ে বিভক্ত করা হয়েছে। যথা(১) সম্মতি সত্য বা লোকীয় সত্য ও (২) পরমার্থ সত্য। আমাদের চতুর্পাশ্বস্থ চন্দ্র-সূর্য, গ্রহ-তারা, পাহাড়-পর্বত, নদ-নদী, নারী-পুরুষ, পশু-পক্ষী, গাছ-গাছরা প্রভৃতি যে সকল বস্তু দর্শন করতেছি, সে সকল বস্তুর অবস্থিতি আমাদের নিকট বাস্তব সত্য হিসাবে প্রতীয়মান হয়। কিছু বৌদ্ধ দর্শন মতে আমাদের পঞ্চেন্দ্রিয় গ্রাহ্য এই সকল বস্তুর অবস্থান প্রতীয়মান হয়। কিছু বৌদ্ধ দর্শন মতে আমাদের পঞ্চেন্দ্রিয় গ্রাহ্য এই সকল বস্তুর অবস্থান প্রতীয়মান হয়। কিছু বৌদ্ধ দর্শন মতে আমাদের পঞ্চেন্দ্রিয় গ্রাহ্য এই সকল বস্তুর বিদ্যমানতা নেই। অর্থাৎ সকল বস্তুর অবস্থান কার্যকারণের উপর নির্ভরশীল। এই কার্যকারণের ফলে সম্ভূত সকল বস্তুর বাস্তব সত্যটা বৌদ্ধ দর্শনে সম্মতি সত্য বা ব্যবহারিক সত্য বা লোকীয় সত্যের পয্যায়ে পড়ে। কিছু পরমার্থ সত্য অন্য কিছুর উপর নির্ভরশীল নহে, ইহা অনন্য সাপেক্ষ। সূতরাং পরমার্থ সত্য হিসাবে ব্যক্তি বা আত্মার কোন অস্থিত্ব নাই। কিন্তু ব্যক্তির অস্থিত্ব বাস্তব সত্য।

এই বাস্তব সত্য বা বস্তু হিসাবে ব্যক্তির অস্থিত সম্মত সত্য। পরমার্থ সত্য মতে আমি নামক ব্যক্তি পঞ্চ স্কন্ধোপাদানের সমন্বয় মাত্র। এই পঞ্চ স্কন্ধোপাদানকে সংক্ষেপে আমরা নামরূপ বলে থাকি। এই নামরূপ কর্মের অধীন। অভিণহ প্রত্যবেক্ষণ পাঠে আমরা দেখি-''কম্মসস কোমহি, কম্মদায়াদো, কম্মযোনি, কম্মবন্ধু, কম্মপটিসরণো, যং কম্বং করিস্বামি কল্যাণং বা পাপকং বা দায়াদো ভবিসসামি।" আমি স্বীয় কর্মের অধীন। আমি কর্মের দায়াদ বা উত্তরাধিকারী, কর্ম আমার (সখ-দুঃখ প্রদানের) উৎস কর্ম বন্ধু, আমার সকল সুখ-দুঃখ কর্মাশ্রিত। আমি কল্যাণ বা পাপ যে কোন কর্ম করি না কেন সেই কর্মের আমি দায়াদ বা ফল ভোগী হব। আমরা আগেই উল্লেখ করেছি যে, বৌদ্ধ দর্শনের কর্মবাদ ও হিন্দু ধর্মের কর্মবাদ সমপয্যায় ভুক্ত নহে। কারণ হিন্দু ধর্মের কর্মফল অথবা মানুষের ভাল-মন্দের জন্য সৃষ্টিকর্তার কর্তৃত্ব সর্বাংশে দায়ী এবং মানুষের সুখ-দুঃখ সৃষ্টিকর্তার উপর নির্ভর করে। কিছু কিছু প্রাচীন ভারতীয় দর্শনে বলা হয়েছে যে, ব্যক্তি তার নিজের ভাল মন্দের জন্য দায়ী, তবে সৃষ্টিকর্তা স্বয়ং বিচারক সেজে ব্যক্তির কর্ম অনুযায়ী পুরস্কৃত করবেন অথবা শান্তি বিধান করবেন। কারণ সৃষ্টিকর্তাই কর্মের বিচার করবেন। তাহাছাড়া পৌরুষবাদী, যোগবাশিষ্ঠবাদী, চরক সংহিতা প্রভৃতি দর্শনে কর্মবাদ স্বীকার করে নিলেও কর্মকে আত্মার সহিত সম্পৃক্ত রাখা হয়েছে। কিন্তু বৌদ্ধ দর্শনে কর্মবাদ স্বীকার করে অনাত্মাবাদ প্রতিষ্ঠিত হয়েছে। ওধু তাহা নহে বৌদ্ধ দর্শনে আরও বলা হয়েছে-

> কম্মস্স কারকো নখি, বিপাকস্স বেদকো, সুদ্ধ ধম্মা পবত্তন্তি এবে তং সম্মাদস্সনং। বাংলা—কর্মের কারক নাই, বিপাকের ভোক্ত নাই,

শুধু চিত্ত চৈতসিক ধর্মসমূহ প্রবর্তিত হচ্ছে। ইহাই হল বিশুদ্ধ দর্শন।

'সুদ্ধধন্মা পবন্তন্তি' বলতে কেবল চিন্ত চৈতসিক ধর্মসমূহ প্রবর্তিত হচ্ছে বুঝায়। আরও ব্যাপকভাবে বিচার বিশ্লেষণ করলে বুঝায় প্রতীত্যসমুপাত বা কার্যকারণ নীতিতে যাহা কিছু সংস্কৃত তাহাই আবর্তিত হচ্ছে।

কার্যকারণের ফলে সম্বৃত বস্তুটি শুধু হেতু ও প্রত্যয়ের সহিত সম্পর্কযুক্ত অর্থাৎ প্রত্যয়েৎপন্ন ধর্মসমূহে হেতুর বিপাকে আবর্তিত হচ্ছে। এই হেতুর বিপাক্ হল কর্মের ফল। তাই আমরা দেখতে পাচ্ছি যে কর্মের কোন কারক নাই ও বিপাকের ভোক্তা নাই, শুধু প্রত্যয়োৎপন্ন ধর্ম সমূহ হেতুর বিপাকে আবর্তিত হচ্ছে। হেতুর বিপাকে ব্যক্তি বা সন্থার উদ্ভব হয়েছে। বৌদ্ধ দর্শনে ব্যক্তি বা সন্থাই হল নামরূপ। রূপকে আমরা সাধারণ জড় পদার্থ হিসাবে চিহ্নিত করে থাকি, যদিও বৌদ্ধ দর্শনে রূপের ব্যাখ্যা ব্যাপক। চার মহাভূত ও ২৪ প্রকার ভূতোৎপন্ন রূপের সমন্বয়ে জড় রূপের আকৃতি ও প্রকৃতি। নাম হল-বেদনা, সংজ্ঞা, সংক্ষার ও বিজ্ঞান। নাম ও রূপ উভয়ে হেতুর বিপাকে পতিত হয়।

শ্রদ্ধেয় প্রজ্ঞাবংশ স্থবির বিদর্শন ভাবনা কেন্দ্র প্রতিষ্ঠিত করে নামের বিপাকের চিকিৎসা অর্থাৎ বিদর্শন জ্ঞান প্রদানের ব্যবস্থা করেছেন। এখন তিনি রূপের বিপাকের ফলে কোন অন্তভ বিপাকের সৃষ্ট শারীরিক অসুস্থতার ব্যবস্থা করার জন্য প্রজ্ঞাবংশ দাতব্য চিকিৎসা কেন্দ্র প্রতিষ্ঠিত করতে যাচ্ছেন। আমরা তাঁর এই মহৎ প্রচেষ্টায় যোগী ও রোগীর উভয়ের প্রতি শুভ দৃষ্টিপাতের জন্য তাঁকে অভিনন্দন জানাই।

আমরা সর্ব প্রথম ভগবান তথাগত বুদ্ধের উদ্যান গাথা দিয়ে আমাদের বক্তব্য আর**ঃ** করব-

> ''অনেক জাতি সংসারং, সদ্ধাবিস্সং অনিব্বিসং, গহকারকং গবেসস্তো, দুকখা জাতি পুনপ্পুনং। গহকারক! দিট্ঠোহসি। পুনং গেহং ন কাহসি; সব্বা তে ফাসুকা ভগ্গা, গহকুটং বিসঞ্জিতং,

বিসঙ্খার গতং চিত্তং, তণ্হানং খয় মজ্ঝগা।" (ধন্ধপদ-১৫৩ ৪ ১৫৪)

বাংলা- ''আমি আমার দেহরূপ গৃহ নির্মাতাকে অন্বেষণ করতে করতে বহু জন্ম-জন্মান্তর সংসারে পরিভ্রমন করেছি, কিন্তু তার দেখা পাই নাই। পুনঃ পুনঃ জন্ম গ্রহণ করা দুঃখকর। হে গৃহকারক (দেহরূপ গৃহ নির্মাতা) এবার আমি তোমাকে দেখেছি, তুমি আর গৃহ নির্মাণ করতে পারবে না। তোমার গৃহ রচনার সকল উপকরণ আমি ভেঙ্গে ফেলেছি এবং গৃহকুট চুরমার করে দিয়েছি। আমার চিন্ত সংস্কার মুক্ত। আমি সকল তৃষ্ণার ক্ষয় সাধন করেছি।'' এখানে তথাগত বৃদ্ধ মানুষের অনন্ত তৃষ্ণার বিপাককে জন্মজন্মান্তরের হেতু হিসাবে উল্লেখ করেছেন। কারণ তৃষ্ণার কারণে মানুষকে এই সংসারে বার বার জন্ম নিতে হয়। তৃষ্ণার তারতম্য অনুসারে অর্থাৎ তৃষ্ণার প্রভাবে কৃতকর্মের বিপাকের ফলে জন্ম-জন্মান্তর কর্মফল ভোগ করতে হয়। বৃদ্ধ তাঁর অন্তিমজন্মে গৃহকারক তৃষ্ণার নিরোধ করে অনন্ত জন্মের আবর্ত হতে নিজেকে মুক্ত করেছেন। তৃষ্ণামুক্ত হয়ে বৃদ্ধ বিমুক্তি সুখে উক্ত গাথা আবৃত্তি করেছেন।

আমি আমার বক্তব্য আরও বিস্তারিত ভাবে উপস্থাপন করার জন্য ধন্মপদ গ্রন্থ হতে আরও একটি গাথার উদ্ধৃতি দিচ্ছি-

আরোগ্য পরমা লাভা, সন্তুটিঠি পরমং ধনং, বিস্সাস পরমা এগ্রতী, নিব্বাণং পরমং সুখং ।' (ধ দ্ধ প দ - ২ ০ ৪)

বাংলা- আরোগ্যই পরম লাভ, সন্তুষ্টি পরম ধন, বিশ্বাস পরম জ্ঞাতি এবং নির্বাণ পরম সুখ। এখানেই প্রশ্ন আসে আরোগ্য কার প্রয়োজন? সন্তুষ্টির কেন প্রয়োজন? কিসের উপর বিশ্বাস? এবং নির্বাণ সুখই বা কি?

একবাক্যে উত্তর দিকে গেলে এই দাঁড়ায়-ব্যক্তি শারীরিক সুস্থ থেকে প্রাপ্ত বিষয়ে সন্ত্রই হয়ে ধর্মের উপর অর্থাৎ সম্যক দৃষ্টিতে বিশ্বাস স্থাপন করতে পারনে। সূতরাং শারীরিক সুস্থতা, সন্ত্রিষ্টি, তৃষ্ণাক্ষয় এবং ধর্মে বিশ্বাস নির্বাণ সুখের পূর্বশর্ত। যেহেতু আজকে আমাদের আলোচ্য বিষয় বৌদ্ধ সাহিত্যে চিকিৎসা ব্যবস্থা, সে জন্য আমার বক্তব্য আমাদের আলোচ্য বিষয়ের প্রতি নিবদ্ধ করতে প্রয়াসী হবো। এখানে একটি প্রশ্নের অবতারণা করতেছি। কে নির্বাণ সুখ প্রত্যাশী? উত্তর-ব্যক্তি। আমরা আগেই, উল্লেখ করেছি ব্যক্তি হল সন্মতি সত্য। নির্বাণ কিন্তু পরমার্থ সত্য। সূতরাং সন্মতি সত্যের মাধ্যমে পরমার্থ সত্য নির্বাণ উপলব্ধি করতে হবে। তাই ব্যক্তির অন্তিত্বের প্রয়োজন আছে। শুধু ব্যক্তির অন্তিত্ব নয়, তার শারীরিক সুস্থতার ও প্রয়োজন আছে। সেই জন্য বৃদ্ধ বলেছেন- ''আরোগ্য পরমা লাভা।'' ব্যক্তির অন্থিত্বকে স্বীকার করতে আরও একটা সত্যকে স্বীকার করতে হয়। বৃদ্ধ ''কুমার প্রশ্ন'' নামক খুদ্দক নিকায়ে এক স্থানে বলেছেন- 'প্রশ্ন- "এক নাম কিং''? এক নাম কি অর্থাৎ সর্বসমতভাবে এক সত্য কি?

''উত্তর- *সব্বে সন্তা আহারট্ঠিতিকা।'* সকল প্রাণী আহারের উপর প্রতিষ্ঠিত অর্থাৎ আহার ব্যতীত সম্ভার অস্থিত্ব রাখার আর কোন বিকল্প নাই।

আমরা এখানে উপলব্ধি করতে পারছি ব্যক্তির অস্থিত্বের জন্য আহারের প্রয়োজন এবং উহা সর্বসম্মতভাবে সত্য। এখন আমরা ধম্মপদ হতে আরও একটা গাথার উল্লেখ করতেছি-

> 'জিঘছা পরমা রোগা, সঙ্খারা পরমা দুখা, এতং ঞ্রত্বা যথাভূতং, নিব্বাণং পরমং সুখং।'' (ধ ন্ধ প দ - ২ ০ ৩)

বাংলা-বৃজ্কা (ক্ষুধা) পরম রোগ, সংস্কার পরম দুঃখ। ইহা যথা ভূত রূপে জ্ঞাত হয়ে (পভিতগণ) পরম সুখ নির্বাণের দিকে ধাবিত হন। উপরিউক্ত গাথা ভগবান তথাগত বৃদ্ধ সশিষ্য শ্রাবন্তী হতে আলবী রাজ্যে পদার্পণ করে আলবীবাসীদের নিকট ধর্মদেশনার সময় আবৃত্তি করেছিলেন। আলবী বাসীদের নিকট ধর্ম দেশনার সুময় সদ্যাকালে এক দরিদ্র ব্যক্তি শ্রদ্ধা সহকারে বৃদ্ধের নিকট ধর্ম শ্রবণের জন্য এসেছিলেন। কিন্তু তিনি অনেক দূর পথ অতিক্রাম করে অতিশয় ক্ষুধার্ত হয়ে পড়েছিলেন। সে জন্য বৃদ্ধের নিকট ধর্ম শ্রবণের প্রতি মনোযোগ দেয়ার মত তার অবস্থা ছিল না। কিন্তু বৃদ্ধ এই ব্যক্তি পূর্ব জন্মকৃত পূণ্য প্রভাবে মুক্তি লাভের হেতু দেখেই শ্রাবন্তী হতে আলবীতে এসেছিলেন। বৃদ্ধ প্রথমে এই ব্যক্তির ক্ষুধা নিবারণের ব্যবস্থা করলেন। সেই দরিদ্র ব্যক্তির ক্ষুধা নিবারণ করে বৃদ্ধ তাঁর ধর্মদেশনা শুরু করেন। বৃদ্ধের ধর্ম দেশনা শুনে উক্ত দরিদ্র ব্যক্তি এই স্থানেই শ্রোতাপত্তি ফল প্রাপ্ত হন।

আমরা এখানে ব্যক্তির অস্থিত্বের জন্য আহার এবং মনোযোগ স্থাপনের জন্য সৃস্থ শরীরের কথা উল্লেখ করলাম। বৌদ্ধ ধর্মে মাত্রাতিরিক্ত আহার করে ভোগ বিলাসে মন্ত হয়ে জীবন যাপন করাতে তৃষ্ণার উৎস হিসাবে চিহ্নিত করা হয়েছে। তাই ভোজনে মাত্রাজ্ঞান রক্ষা করতে বৌদ্ধ ভিক্ষুদের আহার গ্রহণ সময় নিম্নলিখিতভাবে অধিষ্ঠান করতে হয়।

> ''পটিসঙ্গা য়োনিসো পিঙপাতং, পটি সেবামি নেব দবায়, ন মদায়, ন মণ্ডনায়, ন বিভূসনায়, যাবদেব ইমস্স কায়স্স ঠিতিয়া যাপনায বিহিংসুপরতিয়া ব্রহ্মচারিয়ানু গৃগহায়, ইতি পুরাণঞ্চ বেদনং পটিহঙ্গামি, নবঞ্চ বেদনং ন উপ্পা দেস্সামি যাত্রা চ মে ভবিস্সতি অনবজ্জতা ফাসু বিহারো চাতি।''

বাংলা- সজ্ঞানে মনোযোগ সহকারে শ্বরণ করতে করতে আমি এই পিন্ডপাত (আহার) গ্রহণ করতেছি। ইহা ক্রিয়া প্রদর্শনের জন্য নহে, শক্তি প্রদর্শনের জন্য নহে, মন্ডনের জন্য নহে, বিভূষণের জন্য নহে; ইহা শুধু চতুর্মহাভোতিক রূপ কায়ের স্থিতি ও রক্ষার জন্য। ক্ষুধা নিবারণের জন্য ব্রক্ষাচর্য সাহায্যার্থে, পুরাতন ক্ষুধা বেদনা বিনাসের জন্য, নব বেদনা অনুৎপত্তির জন্য। আমার পরিমিত আহার গ্রহণ, আমার জীবন যাপনের অন্তরায় হবে না। শুধু তাই নহে, ঔষধপত্র গ্রহণের সময় ভিক্ষুদের নিম্নবর্ণিত অধিষ্ঠান করতে হয়-

''পটিসঙ্গা যোনিসো গিলান পচ্চয়, ভেসজ্জ পরিকখারং পটি সেবামি, যাবদেব উপ্পন্নানং বেষ্যা ব্যাধিকানং বেদনানং পটিঘাতায় অব্যাপজ্ঞবা পরমতায়তি।''

বাংলা- আমি সজ্ঞানে মনোযোগ সহকারে শ্বরণ করতে করতে রোগোপশমের জন্য এই ঔষধ সেবন করতেছি। আমার এই ঔষধ সেবন বিবিধ দুঃখদায়ক উৎপন্ন বেদনা সমূহের বিনাস হয়ে নিরাময় হউক। এমনকি অতীতে যে কোন সময় আহার গ্রহণ ও ঔষধ সেবনের জন্য উপরি উক্ত নিয়মে অধিষ্ঠান ভিক্ষু জীবনের জন্য অবশ্য করণীয় কর্তব্য।

উপরিউক্ত আলোচনা হতে আমরা হ্রদয়ঙ্গম করতে পারি যে কর্মের বিপাকে অর্ধাৎ কার্যকারণের হেতুতে সন্ত্বের বর্তমান রূপের সমুখান হয়েছে। ত্রিপিটকে অভিধর্ম শাস্ত্র

মতে রূপের সমুখান বা অবস্থান্তরের জন্য কর্ম, চিন্ত, ঋতু, আহার প্রভৃতি চার বিষয়ের বিশেষ ভূমিকা আছে। এই চার বিষয়ের হেতু সমুখিত রূপকায় পূর্ব জন্মার্জিত কর্মের প্রভাবে জগতের স্বভাব ধর্ম অনুযায়ী নির্ধারিত সময় পয্যন্ত স্থিত থাকবে। আমরা ইতোপূর্বে আলোচনা করেছি যে, রূপের স্থিতির জন্য আহারের প্রয়োজন। আহারের উপর স্থিতরূপ সর্বদাই পরিবর্তনশীল। এই পরিবর্তনশীল রূপের সর্বদাই বৃদ্ধি ও ক্ষয় হঙ্গে। রোগব্যাধির কবলে রূপ প্রতিনিয়ত উন্মুক্ত থাকছে। তাই শরীরের প্রত্যক অঙ্গপ্রত্যঙ্গ সম্বন্ধে বিশেষভাবে পরিচিত হয়ে এই রোগ ব্যাধির নিদান, উপসর্গ এবং রোগোপশমের জন্যে ভৈষজ্যাদির তত্ত ও উহাদের প্রয়োগ সম্বন্ধে জানার মানুষের আদিম কাল হতে এক সহজাত প্রবৃত্তি হয়ে গেছে। এই আলোচনার পরিপ্রেক্ষিতে আমরা সত্ত্বের কায়রূপে প্রকৃতি ও গঠন নিয়ে আলোচনার সূত্রপাত করতে পারি। বৌদ্ধ মতে কায় সতত পরিবর্তনশীল, তাই উহা অনিত্য, অনিত্য বস্তু মাত্রই অন্তচি। তাই আমাদের এই রূপ কায়কে অন্তচি হিসাবে চিহ্নিত করে কায়গতাস্গৃতি ভাবনার প্রবর্তন করা হয়েছে। এখানে বিশেষ ভাবে উল্লেখযোগ্য জগতে এক মাত্র সম্যক সমুদ্ধের আবির্ভাবে কায়গতাস্বৃতি ভাবনা প্রবর্তিত হয়। অন্য কোন প্রাচীন ভাবনা পদ্ধতিতে কায়গতা স্বৃতি ভাবনাকে বিষয়ীভুক্ত করার মত মৌলিক চিন্তাধারার সূত্র পরিলক্ষিত হয় না। ভগবান বৃদ্ধ আমাদের এই শরীরকে ৩২ প্রকার অন্তচি বিষয় বিভাগ করে কায়গতা স্মৃতি ভাবনার প্রবর্তন করেছিলেন। কায়গতাস্থৃতি ভাবনায় শমথ ও বিদর্শন ভাবনার দুইটা পদ্ধতির স্বরূপ রহেছে। প্রতিকৃল বশে কায়গতা স্মৃতি ভাবনা হল শমথ ভাবনা এবং ধাতুবশে কায়গতাশ্বতি ভাবনা হল বিদর্শন ভাবনা। বৃদ্ধ বলেছেন-

" এক ধন্মো ভিক্খবে ভাবিতো
বহুলীকতো মহতো সংবেগায় সংবস্ততি মহতো
অখ্যায় সংবস্ততি মহতো যোগক্ষেমায়
সংবস্ততি, সতি সম্পদ্ধ ঞ্ঞায় সংবস্ততি, ঞান
দস্সন পটিলভায় সংবস্ততি দিট্ঠ ধন্মসুখ—
বিহারায় সংবস্ততি বিজ্ঞা বিমুত্তি ফল সন্ধি কিরিয়ায়
সংবস্ততি, কতমো একধন্মোঃ কায়গতা সতি———"

বাংলা- হে ভিক্ষুণণ, এক ধর্ম ভাবিত ও বহুলীকৃত হলে মহাসংবেণের হেতু হয়ে থাকে, যোণক্ষেমের হেতু হয়ে থাকে, মহান জ্ঞানদর্শন প্রতিলাভের হেতু হয়ে থাকে, দৃষ্ট ধর্ম সুখ বিহারের হেতু হয়ে থাকে, বিদ্যাবিমুন্তি ফল প্রত্যক্ষ ক্রিয়ায় হেতু থাকে, সেই এক ধর্ম কি? কায়ণতা স্তি"।

### कारागठाश्वाठि

এখান আমরা খুদ্দকপাঠ, পরমখজ্যোতি, মহাসতিপট্ঠান সূত্ত, বিশুদ্ধ মার্গ, সংখুক্ত নিকায় প্রভৃতি গ্রন্থ হতে কায়গতা স্মৃতি ভাবনায় বর্ণিত আমাদের শরীরের ৩২ প্রকার অশুচি বিষয় আলোচনা করে আমাদের শারীরিক অঙ্গ প্রত্যঙ্গ সম্বন্ধে বৌদ্ধ সাহিত্যে বর্ণিত বিষয়ের অবতারণা করবো। উপরি উক্ত গ্রন্থসমূহে উল্লেখ আছে-

"পून চ পরং ভিক্ষবে, ভিকশ্ব ইমং এব কায়ং উদ্ধং পদতলা অধো কেসমন্থকা তচ পরিয়ন্তং পূরং নানপ্পকারস্স অসুচিনো পদ্দবেক্ষতি। অখি ইমস্মিং কায়ে—কেসা, লোমা, নখা, দন্তা, তচো, মংসং, নহারু, অটঠি, অটঠিমিঞ্জা, বরুং, হদয়ং, যকনং, কিলোমকং, পিহকং, পপফাসং, অন্তং, অন্তংগনং, উদরিয়ং, করীসং, পিত্তং, সেমহং, পুবেবা, লোহিতং, সেদো, মেদো, অস্সু, বসা, খেলো, সঙ্জ্মনিকা, লসিকা মুক্তং তি। এবং তথ তথ মখলুঙ্গং অট্ঠি মিঞ্জেম সংগহেত্বা দেসিতং কায়ণতা সতি কোট্ঠাসভাবনাদিপরিয়ায়ং দ্ববিংসাকারকম্বটঠানং আরদ্ধং, তস্সায়ং অখবরুনা।"

বাংলা- পুনন্দঃ হে ভিক্ষুগণ, ভিক্ষু এই কায়ের পদতল উর্দ্ধে কেশ মস্তকের অধাে এবং ত্বক বা চামড়া দিয়ে পরিবেটিত নানা অশুচিপূর্ণ বলে প্রত্যবেক্ষণ করে। এই কায়ে আছে-কেশ, লাম, নখ, দন্ত, ত্বক, মাংস, পেশীতন্ত্ব, অস্থি, অস্থিমজ্জা, বৃক (মূত্রাশর), হৃদয়, যকৃত, ক্রোম, প্রীহা, ফুসফুস, অন্ত্র, অন্তওণ, উদরীয় (উদরস্থ অপক্ক খাদ্য), করীষ (বিষ্ঠা), পিত্ত, শ্লেমা, পূঁজ, লােহিত (রক্ত), স্বেদ, মেদ, অশ্রুদ, বসা (তৈলাক্ত, স্বেহ), খেল (পুথু), সিখনী, লসিকা, মুত্র প্রভৃতি। এইভাবে অস্থিমজ্জায় মন্তিক্ষসহ একত্র সংগ্রহ করে প্রতিকূল মনন্ধার বশে দ্বাত্রিংশাকার কর্মস্থান দেশিত।"-এই ভাবে অর্থ গ্রহণ করা অভিপ্রেত। এখানে পূর্বগামী ভাবনা নির্দেশ আছে-ইমং এব কায়ে-এই চার মহা ভৌতিক পৃথিকায়, উদ্ধং পাদতলা- পাদতল হতে উপরে। অর্ধো কেসমখাকা-কেশমস্তক হতে নীচে। তচ পরিয়ত্ত-সমান্তরাল ভাবে ত্বক দ্বারা পরিচ্ছন্ন (ত্বক পরিবেটিত), পুরং নানা প্রকারসস্ অসুচিনো পন্ধবেক্খতি-এই শরীর কেশাদি নানা প্রকার অশুচি পরিপূর্ণ বলে প্রত্যবেক্ষণ করে দেখে। কি প্রকার? এই কায়ে আছে-কেশ, লাম----মুত্র।"

কায়গতাস্মৃতি ভাবনায় এই ৩২ প্রকার অন্তচি বিষয় বাক্য দ্বারা, মননের দ্বারা, বর্ণতঃ সংস্থানতঃ দিশাতঃ, অবকাশতঃ ও পরিচ্ছেদতঃ এই সাত প্রকার উদগ্রহ কৌশল্য শিক্ষা করতে হয়। এই ৩২ প্রকার অন্তচি বিষয় আমাদের শরীর গঠন ও প্রকৃতি নিয়ন্ত্রণ করে উহাদের সহিত সম্পর্ক রেখে বৌদ্ধ শাক্ত্রের বর্ণনা অনুযায়ী এই ৩২ প্রকার অন্তচি বিষয়ের বর্ণ, সংস্থান বা আকৃতি, দিশা বা দিক, অবকাশ বা অবস্থান এবং পরিচ্ছেদ ক্রমে আলোচনার সূত্রপাত করবো।

- ১। বর্ণ-কেশাদির বর্ণ সম্বন্ধে সঠিক ব্যবস্থাপন করা কর্তব্য।
- ২। সংস্থান বা আকৃতি-উহাদের আকৃতি সম্বন্ধে সুনির্দিষ্ট ধারণা থাকা দরকার।
- ৩। দিশা বা দিক-এই ৩২ প্রকার অন্তচি বিষয় সম্বন্ধে দিক নির্ণয় করতে গিয়ে নান্ডিকে নির্দিষ্ট স্থান নির্ধারিত করে নান্ডির উপরে উপরি দিশা এবং নিচে অধঃ দিশা নির্ধারিত করা হয়েছে। কেশাদি যে দিশাখায় আছে উহাকে কোষ্টাস বা ভাগ বলা হয়।
- 8। অবকাশ বা অবস্থান-কেশাদি যেই অবকাশে বা অবস্থানে থাকে, সেইভাগ বা কোষ্টাস উহার অবকাশ স্থির করা হয়েছে।
- ৫। পরিচ্ছেদ- পরিচ্ছেদ দুই প্রকার (১) সভাগ পরিচ্ছেদ ও (২) বি-সভাগ পরিচ্ছেদ। যেই কোষ্টাসে বা ভাগে কেশাদি নীচে, উপরে ও সমান্তরালভাবে থাকে, উহা সেই বস্তুর সভাগ পরিচ্ছেদ। কেশাদি লোম নহে, এই প্রকারে অমিশ্রকৃত বশে বি-সভাগ পরিচ্ছেদ জ্ঞাতব্য।
- ১। কেশসমূহ-বর্ণ-কেশ স্বাভাবিকভাবে কালবর্ণ। উহা উচ্জ্বল অরিষ্টকবর্ণ। আকৃতি-কেশ দীর্ঘ গোলাকার তুলাদণ্ডের মত। দিশা বা দিক-উপরি দিশার জাত। অবস্থান-উভয় পাশের কর্ণমূলের উপরি কেশসীমা দ্বারা, সমুখে কপালের কেশসীমা, ও পিছনে গ্রীবা সন্ধির দ্বারা কেশরাশির অবস্থান সীমাবদ্ধ। মন্তকের খুলি আর্দ্র চর্ম দ্বারা পরিবেষ্টিত। পরিচ্ছেদ-কেশরাজি মন্তকের চামড়ায় ব্রীহি বা ধান্যের অগ্রমাত্র প্রবেশ করে প্রতিষ্ঠিত। চামড়ায় কেশের মূল, উপরিভাগে ফাঁকা এবং সমান্তরালভাবে পরস্পর পরিচ্ছেন। দুই কেশ একত্রে নাই, ইহা স'ভাগ পরিচ্ছেন। কেশসমূহ লোমসমূহ নহে। লোমসমূহ কেশসমূহ নহে। এভাবে অবশিষ্ট একত্রিংশ অন্তচি দ্রব্যের সহিত কেশসমূহ অমিশ্রীকৃত। কেশসমূহ প্রত্যেকে এক এক ভাগ ইহা বিসভাগ পরিচ্ছেন। ইহা কেশ সমূহের বর্ণাদিতঃ ব্যবস্থাপন।
- ২। লোমসমূহ-বর্ণ লোমসমূহ দেখতে কেশের মত পুরাপুরি কালবর্ণ নহে, কিছু কালপিঙ্গল বর্ণ হয়ে থাকে। সংস্থান বা আকৃতি-লোমসমূহ তালগাছের শিকরের ন্যায় অগ্রভাগ বাঁকা হয়ে থাকে। দিশা-লোম শরীরের উর্দ্ধ ও অধঃউভয় দিশায় দেখা যায়। অবকাশ-শরীরের মাথার কেশ সমূহের অবস্থান, হাতের ও পায়ের তল ছাড়া অবশিষ্ট অংশের চর্ম বেষ্টিত স্থানে দেখা যায়। পরিচ্ছেদ-শরীরের বেষ্টিত চামড়ায় লিক্ষমাত্র (১২৯৬ অনু) প্রবেশ করে আপন মূলঘারা প্রতিষ্ঠিত। উপরে ফাঁকা এবং সমান্তরালভাবে অন্যান্যের দ্বারা পরিচ্ছনু। দুই লোম একত্রে নেই, ইহা ইহাদের সভাগ পরিচ্ছেদ। বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশ সদৃশ।
- ৩। নখ সমূহঃ বিশটা নখপাত্রের নাম। বর্ণ- মাংসের সহিত সংযুক্ত দৃশ্যমান অংশ সাদা এবং মাংসের ভিতরের অংশ তাম্রবর্ণ। সংস্থান-মৎস্যের শব্ধাকৃতি অথবা মধুকা ফলের কোষাকৃতি, তবে সংস্থানের সহিত স্থিতাকৃতি। দিশা-পায়ের নখসমূহ নীচের অংশে এবং হাতের নখসমূহ উপরিভাগে জাত বলে উভয়ে অংশে প্রতিষ্ঠিত। অবকাশ-

হস্তপদের অঙ্গুলী সমূহের অগ্রভাবে প্রতিষ্ঠিত। পরিচ্ছেদ-হাতের ও পায়ের অঙ্গুলীর মাংস পেশীর উপরে প্রতিষ্ঠিত, বাহিরে ও অগ্রভাবে ফাঁকা এবং তীর্যকভাবে অন্যান্য দ্বারা পরিচ্ছিন্ন। দুই নখ একত্রে নেই-এইটা হল উহাদের সভাগ পরিচ্ছেদ। বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশ সদৃশ।

৪। দাঁতসমূহ -যার পরিপূর্ণ দাঁত আছে তার মোট ৩২টি দস্তাস্থি আছে। বর্ণতঃ দাঁত শ্বেতবর্ণ। সংস্থান- দাঁতের নানা প্রকার আকৃতি বা গঠন আছে। তাদের মধ্যে মাঝখানের চারটা দাঁত মাটির টিভিতে আলাবু বীজের মত শারীবদ্ধ ভাবে প্রতিষ্ঠিত। উহাদের উভয় পার্শ্বে একেকটি এক দাঁত এক মুলিক এবং এক কোটিক। এই দাঁতগুলি মল্লিকা মুকুল সদৃশ। তারপর প্রত্যেক পার্শ্বে দাঁতসমূহ দুই মূল এবং দুই কোটিক। উহারা দেখতে গাড়ীর খুঁটি সদৃশ এই দাঁতগুলির পর দুই পার্শ্বে দুইটা দাঁত তিনমূলিক ও তিন কোটিক। তারপর দুই পার্শ্বে দুইটা দাঁতের চার মূল ও চার কোটিক (অগ্রভাগ)। অনুরূপ ভাবে উপরের দাঁতসমূহও প্রতিষ্ঠিত আছে। দিশা-উপরি দিশায় জাত। অবকাশ-দুই চোয়াল হাড়ে প্রতিষ্ঠিত। পরিচ্ছেদ-উহা নিজ, নিজ চোয়ালের হাড়ে নিজ মূলে প্রতিষ্ঠিত, মাঝখানে ফাঁকা এবং তির্যক ভাবে অন্যান্য দ্বারা পরিচ্ছনু। দুইটা দাঁত এক নয়-এইটা সভাগ পরিচ্ছেদ। বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশ সদৃশ।

৫। ত্বন- সমন্ত শরীর পুরু ত্বক দারা আচ্ছাদিত। ত্বকের উপরের অংশ পাতলা কালো, সাদা পীত বর্ণাদি হয়ে থাকে এবং উহা সমস্ত শরীর হতে পৃথক করে ভাঁজ করলে একটা বদরী ফলের আঁটির আকার হবে। পুরু তৃকের বর্ণ সাদা। অগ্নিজ্বালা, প্রহার ঘারা বিধ্বংসিত তৃকের সাদা বর্ণ ধরা পড়ে। সংস্থান- শরীর সংস্থান সদৃশ হয়ে থাকে। ইহা ত্বকের সংক্ষিপ্ত বর্ণনা। বিস্তারিতভাবে পদাঙ্গুলীর ত্বক গুটীপোকার বহিরাকৃতির মত হয়, পায়ের উপরিভাগের গঠন জুতোর (উপাহণ) উপরাংশের ন্যায়। জঙঘার ত্বক ভাত আবরণের তালপাতা সদৃশ। উরুর ত্বক তন্তুল ভর্তি দীর্ঘ থলির মত। নিতম্বের ত্বক জলপূর্ণ পরিস্রাবণের কাপড়ের পুটলীর মত। পীঠের ত্বক খাটের উপর আড়াআড়ি প্রসারিত চামড়ার মত। কুক্ষীর তুক বীনা দ্রোনিতে আড়াআড়িভাবে প্রসারিত বাচুরের চামড়ের মত। বুকের চামড়া সাধারণতঃ আকারে সমকোনের ন্যায়। দুই বাহুর ত্বক তৃণীরবদ্ধ চামড়ার ন্যায়। হাতের চামড়া ক্ষুরের কোষের ন্যায় অথবা সাপের খোলস সদৃশ। হাতের আঙ্গুলের ত্বক কুঞ্চিকাকোষ সদৃশ (চাবির থলি)। গ্রীবার ত্বক গলায় আবরকের মত। মুখের ত্বক ক্ষুদ্র কীটের বাসার ন্যায় অনেক ছিদ্রবিশিষ্ট। মাথার ত্বক ভিক্ষাপাত্রের ন্যায়। দিশা-দুই দিশাতে জাত। অবকাশ-তৃক সমস্ত শরীরকে আবৃত করে আছে। পরিচ্ছেদ-ত্ত্বক যাতে প্রতিষ্ঠিত তাতে আবদ্ধ হয়ে আছে এবং উপরে ফাঁকা। ইহাই ইহার সভাগ পরিচ্ছেদ। বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশ সদৃশ।

৬। মাংস-শরীরে নয়শত মাংস পেশী আছে। বর্ণ-মাংসের বর্ণ কিংশুক ফুলের মত লাল। সংস্থান- মাংসের গঠন নানা প্রকার হয়ে থাকে। জঙঘার মাংস তালপত্রের মধ্যে সংরক্ষিত ভাত পিভের আকার। উরু মাংস-চূর্ণ পাথরের স্তম্ভ সদৃশ। নিতম্বের মাংস উননের অগ্রভাগ সদৃশ। পীঠের মাংস পাতলা তাল রসের থালার মত। বুকে দুই পাঁজরের মধ্যবর্তী মাংস শস্য ভাভারের কুক্ষি উপর পাতলা মাটির প্রলেপের ন্যায়। স্তনের মাংস নিম্নমুখী মাটির গোলাকৃতি পিভ সদৃশ। বাহুদ্বরের মাংস এক জোড়া বৃহৎ চর্মহীন ইদুরের মত। এইভাবে স্কুল মাংসসমূহ সম্বন্ধে জেনে নিয়ে ছোট ছোট মাংসসমূহ সম্বন্ধে বিবেচনা করে দেখতে হয়। যেমন গভ মাংস কবাঞ্জবীজ সদৃশ। দেখতে নুহিপত্রের মতন। নাসিকার মাংস নিম্নমুখী পাতার জড়িত বড় থলের মত। অক্ষিগোলকের মাংস অর্ধ ডুমুরের ফল সদৃশ, মাথার মাংস ভিক্ষা পাত্রের উপর পাতলাভাবে ছড়ানো উত্তপ্ত তেলের পাতলা স্তর সদৃশ। দিশা-উভয় দিশায়-জাত। অবকাশ-তিন শত বিশ অস্থিকে অনুলেপন করে স্থিত। পরিচ্ছেদ-মাংস অস্থি কংকালের উপর প্রতিষ্ঠিত স্তর। উপরে ত্বকের দ্বারা আবৃত এবং পাশাপাশি পরস্পরের সহিত সভাগ পরিচ্ছেন। বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশসদৃশ।

৭। পেশীতন্ত্ব (নহারু কন্ডরা Sinew) শরীরের অবকাঠামোতে নয় শত পেশীতন্ত্ব আছে। বর্ণ-শ্বেতবর্ণ। সংস্থান- বিবিধ প্রকার, খুব বড় পেশীতন্ত্ব মিষ্টি আলুর অঙ্কুর সদৃশ।, মাঝারী পেশীতন্তু শৃকর ধরবার জালের দড়ির আকার এবং ছোট পেশীতন্তু শ্রীলংকায় ব্যবহৃত বীণার বড় তারের মতন। আরও ছোট পেশীতন্তু মোটা সূতার আকারের হয়ে থাকে। হাত পায়ের পৃষ্ঠের পেশীতন্ত্ব পাখীর নখের মত। মাথার পেশীতন্ত্ব গেঁয়ো বালকদের মাধার স্থাপিত দু'কৃল তন্ত্বর উন্মুক্তভাবে পরস্পরের উপর টানা জালের মত। পৃষ্ঠদেশের পেশীতন্ত্ব রৌদ্রে প্রসারিত ভেজা মাছ ধরা জালের মত। অবশিষ্ট পেশীতন্ত্ব শরীরের কাঠামোতে বিভিন্ন অঙ্গ প্রত্যঙ্গ হতে প্রসারিত হয়ে শরীরের সহিত অঙ্গাঙ্গিভাবে জড়িত থলির জালের মত। দিশা-উভয় দিশার জাত। তাদের মধ্যে পাঁচটা বড় পেশীতন্ত্বকে কন্ডরা (Tendon) বলা হয়। উহারা ডান কর্ণমূল হতে আর**ঃ** করে সম্মুখে ও পশ্চাতে বেষ্টন করে বামপার্শ্ব পর্যন্ত যায়। অনুরূপভাবে পাঁচটা পেশীতন্ত্ বাম কর্ণমূল হতে শুরু করে সমুখ ও পশ্চাৎ বেষ্টন করে ডানপাশ পর্যন্ত যায়। পাঁচটি পেশীতন্ত্র গ্রীবার ডানমূল হতে আরম্ভ করে বাম পার্শ্বের সম্মুখে ও পশ্চাতে বেষ্টন করে যায়। অনুরূপভাবে গ্রীবার বাম মূল হতে আরম্ভ করে বাম পার্শ্বের সম্মুখ ও পশ্চাৎ বেষ্টন করে যায়। তারপর দশটা পেশীতন্ত্রর মধ্যে পাঁচটা পশ্চাতে ও পাঁচটা সম্মুখে বেষ্টন করে ভান হাতে যায়। অনুরূপভাবে বাম হাতে পেশীতন্তু যায়। এইরূপ দুই পায়ে ও পেশীতন্ত্র যায়। সুতরাং এই ৬০টা বড় পেশীতন্ত্র শরীরের অবকাঠামোর সংরক্ষক বা পরিপুরক হিসাবে কাজ করে।

অবকাশ-শরীরের কাঠামোতে অস্থি ও চর্মের সহিত এবং মাংস ও চর্মের সহিত বন্ধন করে প্রতিষ্ঠিত। পরিচ্ছেদ-তিন শত হাড়ের সহিত পশ্চাতে স্থিত এবং সম্মুখে চর্ম ও মাংসের দ্বারা সীমাবদ্ধ এবং মধ্যিখানে পরস্পরের সহিত জড়িত। ইহা পেশীতন্তু সভাগ পরিচ্ছেদ। বি-সভাগ পরিচ্ছেদ কেশ সদৃশ।

৮। হাড়সমূহ- ৩২ টি দাঁতের হাড় বাদ দিয়ে শরীরের তিনশত হাড় দেখা যায়।

হপ্রপাদ মংসসিতা চতুসট্ঠি দ্বিফ নিহকা

চতুগে পৃষ্ণকা জঙ্ঘটিঠি দ্বেজানুরুটঠিচ।

অট্ঠারসা পিটঠিট্ঠিনি, চতুবীসতি ফাসুকা

চুদ্দসূয়া হদয়েকং দ্বকখন্ত কোট্ঠ বালুকং।

চতুরো অগ্গ বালুটঠি, সন্ত্রগীব দ্বিহনুকং,

নহা সিকেকং দ্বকখিকত্মা নলাট মুদ্ধমেকং

নবসীস কপালট্ঠি এবং তিসত অটঠিক'ন্তি।

বঙ্গানুবাদ- এই শরীরে হাতের হাড় ৬৪, পায়ের হাড় ৬৪, মাংসাশ্রিত হাড় ৬৪, পায়ের গোড়ালীর হাড় ২, পায়ের গোছের (গুল্ফ) হাড়-৪, জঙঘার হাড়-৪, হাঁটুর হাড়-২, উরুর হাড়-২, কটির হাড়-২, পৃষ্ঠের হাড়-১৮, ফাসুকা বা পাঁজরের হাড়-২৪, বুকের হাড়-১৪, হৃদয়ের হাড়-১, গলার হাড়-২, কাঁধের হাড়-২, বাহুর হাড়-২, অগ্রবাহুর হাড়-৪, গ্রীবার হাড়-৭, চোয়ালের হাড়-২, নাকের হাড়-১, চোখের হাড়-২ কানের হাড়-২, ললাটের হাড়-১, মুর্দ্ধার হাড়-১, মাথার খুলির হাড়-৯, মোট-৩০০ হাড় আছে। বর্ণ- হাড়ের বর্ণ সাদা, সংস্থান-বিভিন্ন আকারের হয়ে থাকে। যেমন পায়ের আঙ্গুলের অগ্রভাগের হাড় কুচিলা বীজ সদৃশ। পায়ের মধ্যভাগের হাড় অপূর্ণ কাঁঠালের বীজ সদৃশ, আঙ্গুলের মূল হাড়গুলি ছোট ড্রামের মত। আবার ময়ূরের ঝুটির মত দেখায়। পায়ের পশ্চাতের হাড়গুলি মিষ্টি আলুর মূলের মত। পায়ের গোড়ালীর হাড় এক আঁটি বিশিষ্ট তালবীজ সদৃশ। পায়ের গোছের হাড় এক সূতায় গথিত দুই বলের মত। জঙঘার হাড়ের মধ্যে ছোটটা ধনুর তীরের মত এবং বড়টা বড় জীর্ণ সাপের পীঠের ন্যায়। পায়ের গোছার উপর স্থাপিত জঙঘার হাড় মৃদক্ষের শীর্ষ সদৃশ। জানুর হাড় নিম্নমুখী ফেনা পিভের মত। উরুর হাড় অমসুণ পরসু বা কুড়ালের দভের ন্যায়। উরু হাড়ে যেখানে কটির হাড়ের উপর স্থাপিত সেখানকার আকার স্বর্ণকারের জ্বালানী কাঠের আটির মত। সংযোগ স্থান উপরি ছিন্ন পুনাগ ফুলের মত। কটির হাড়দুটা এক সঙ্গে বাঁধা অবস্থায় কুম্বকারের উন্নানের মত। নিতম্বের হাড় অধঃমুখ গৃহীত সাপের ফনার ন্যায়। উহাদের সাতটি জায়গায় ছিদ্র আছে। ১৮ টি পীঠের হাড় একটা উপর *এ*কটা স্থাপিত, ভিতরে শীশার পাতের মত এবং বাহিরে জপ মালার সূতার মত। উহাদের প্রত্যেকের করাতের দাঁতের কাঁটা আছে। ২৪টা পাঁজর একতাবদ্ধভাবে শ্রীশংকায় ব্যবহৃত অপূর্ণ কান্তের মত। সকল পাঁজর একত্র করলে শ্বেত মোরগের প্রসারিত ডানার মত। ১৪টি বুকের হাড় পুরাতন রথের সারিবদ্ধ তব্ডার ন্যায়। হৃদয়ের হাড় কাঠের চামচের মত। গলার হাড় ক্ষুদ্র লৌহ দন্ডের মত। উহার নিচের হাড় অর্ধ চন্দ্রের মত। কাঁধের হাড় কুড়ালের ফলার মত, শ্রীলংকার জীর্ণ কোদালের মত দেখায়। বাহুর হাড় মুখ দেখবার আয়নার হাতল সদৃশ। অগ্রবান্থর হাড় যমক তাল বৃক্ষের কান্ডের মত।

মনিবন্ধের হাড় একত্রে ভাজ করা লৌহ পাতের মত। হাতের পীঠের হাড় চেন্টা মিষ্টি আলু গুল্ছের মত। হাতের আঙ্গুলের মূলের হাড় ছোট ছোট ড্রামের মত। আঙ্গুলের মধ্যবর্তী হাড় কাঁঠাল বীজের অপরিপূর্ণ অবস্থার মত। আঙ্গুলের অগ্রভাগের হাড় কুচিলা বীজ সদৃশ (Nux Vomica seed)। ঘাড়ের ৭টি হাড় একটার পর একটা আঁটির বাঁশের টুকরা গথিত পাত সদৃশ। নীচের চোয়ালের হাড় কামারের লোহার হাতুড়ির সংযোগ সদৃশ। উপরের চোয়ালের হাড় অবলেপন ছুরির মত। চক্ষুকৃপ ও নাসিকাকৃপের হাড় শাস উত্তোলিত কঁচি তাল বীজ সদৃশ। ললাটের হাড় অধোমুখে স্থাপিত ভগ্ন ঝিনুকের ফলক সদৃশ। কর্ণমূলের হাড় নাপিতের ক্ষুরের কোষ সদৃশ। ললাট ও কর্ণমূলের উপর যে স্থানে মাথার পাগড়ি স্থাপিত হয় সে স্থানের হাড় ঘনঘৃতের কঠিন আবরণের টুকরা সদৃশ। মুর্দ্ধার হাড় প্রান্তভাগে ছিদ্র বিশিষ্ট নারিকেলের আকার। মাথার খুলি সেলাই করে একত্রে লাউয়ের খোল সদৃশ। দিশা-উভয় দিশায় জাত। অবকাশ-শরীরের সকল স্থানে প্রতিষ্ঠিত-বিশেষ স্থানের অবস্থান এইরূপ, ঘাড়ের হাড়ের উপর মাথার হাড়, পীঠের হাড়ের উপর ঘাড়ের হাড়, কটির হাড়ের পীঠের হাড়, উরুর হাড়ের উপর কটির হাড়, জঙঘার হাড়ের উপর উরুর হাড়, পায়ের গোছোর উপর জঙঘার হাড়, পায়ের পন্টাতের হাড়ের উপর পায়ের গোছার হাড়, পায়ের পন্টাতের হাড় পায়ে গোছার হাড় ভারসাম্য রক্ষা করে----এইভাবে ঘাড়ের হাড় মাথার খুলির ভারসাম্য রক্ষা করে। পরিচ্ছেদ-হাড়ের ভিতর হাড় মজ্জা, উপরে অগ্রপন্চাতে একটা হাড়ের সহিত আরেকটা হাড় প্রতিষ্ঠিত। ইহা সভাগ পরিচ্ছেদ। বিসভাগ/পরিচ্ছেদ কেশ সদৃশ।

৯। হাড়ের মজ্জা-হাড়ের মজ্জা হাড়ের অভ্যন্তরে থাকে। বর্ণ- সাদা, সংস্থান- বড় বড় হাড়ের অভ্যন্তরে মজ্জা বাঁশের নালীতে প্রক্ষিপ্ত উত্তপ্ত বড় বেতের অগ্রভাগের মত। ছোট ছোট হাড়ের মজ্জা বাঁশের খভিত নালীতে প্রক্ষিপ্ত উত্তপ্ত মোছানো কাঁচ বেতের অগ্রভাগ সদৃশ। দিশা-উভয় দিশায় জতি। অবকাশ-হাড়ের অভ্যন্তরে অবস্থিত। পরিচ্ছেদ-হাড়ের অভ্যন্তরের মত পরিচ্ছনু ইহা সভাগ পরিচ্ছেদ। বি সভাগ পরিচ্ছেদ কেশ সদৃশ।

১০। মুত্রাশয় (বৃক্ক)-একই বন্ধনে দুইটা মাংস পিন্ত সদৃশ। বর্ণ- পালিছদ্রক বীজের মত মন্দা লাল বর্ণ। সংস্থান- বালকদের ক্রিয়ার যমক গোল বলের মত অথবা একই বৃত্তে ঝুলন্ত দুই আম্রফলের মত। দিশা- উপরি দিশায় জাত। অবকাশ-ঘাড় হতে নিদ্রান্ত স্থুল পেশীতন্ত্র এক মূল অবলম্বন করে অল্প গিয়ে দুই ভাবে বিভক্ত হয়ে হ্বদয় মাংস পেশীকে বেষ্টন করে অবস্থিত। পরিচ্ছেদে-মূত্রাশয় আপন পরিচ্ছেদ পরিচ্ছন্ন ইহা উহাদের সভাগ পরিচ্ছেদ। বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশ সদৃশ।

১১। হৃদয়- হৃদয় বলতে হৃদয়ের মাংস বৃঝায়। বর্ণ-উহা রক্ত পদ্মপত্রের পীঠের বণ। সংস্থান-বাহিরের পাঁপড়ি সমূহ উৎপাঠিত করে অধাে মুখ স্থাপিত পদ্ম মুকুলের মত দেখায়। পুনাগ ফলের অগ্রভাগ ছিন্ন উহা একদিকে ফাঁকা। উহার বাহিরে মসৃণ এবং ভিতরে কোসতকী ফলের (তিক্ত লাউ) অভ্যন্তরের মত। প্রজ্ঞাবানদের হৃদয় অল্পবিকাশিত এবং মন্দ প্রজ্ঞাবানদের হৃদয় মুকুলিত। হৃদয় বান্ত্রর সেখানে মনােধাতু ও মনােবিজ্ঞান ধাতু অবস্থান করে সেই স্থান ব্যতীত হৃদয়ের অবশিষ্ট অংশ আধা পসত (অদ্ধাঞ্জনি) মাত্র রক্ত ধারণের মাংসের পাত্র। হৃদয়ের রক্তের রং রাগচরিতর লাল, দ্বেষ চরিত্রের কাল, মাহ চরিত্রের মাংস ধােয়া জলের মত, বিতর্ক চরিত্রের মসুরের ফেণা সদৃশ, শ্রদ্ধা চরিতের পীত কনিকার ফুলের মত, বৃদ্ধি চরিতের জ্যােতিময় স্বচ্ছ, পলিশ করা অনাবিল বিশুদ্ধ পরিশােধিত মূল্যবান মনির মত। দিশা-উপরি দিশায় জাত। অবকাশ-শরীরের অভ্যন্তরে দুই স্তনের মধ্যে প্রতিষ্ঠিত। পরিচ্ছেদ-হৃদয় ভাগ দ্বারা পরিচ্ছন্ন, ইহা হৃদয়ের পরিচ্ছেদ। বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশ সদৃশ।

১২। যকৃৎ-যকৃৎ দুই খন্ড মাংস সদৃশ। শরীরের অভ্যন্তরে অবস্থিত। বর্ণ-রক্তবর্ণ, শ্বেতপদ্মের বাহিরের পাঁপড়ির বাহিরের অংশের বর্ণ। সংস্থান-মূলে এক এবং অগ্রভাবে দুই মূল বিশিষ্ট সামুদ্রিক প্রবালের মত। স্বল্পধী সম্পন্ন ব্যক্তিদের যকৃৎ ২/৩ ভাগে বিভক্ত থাকে। দিশা-যকৃৎ উপরিদিশায় জাত। অবকাশ- দুই স্তনের অভ্যন্তরে ডান পার্শ্ব নিশ্রয় করে অবস্থিত। পরিচ্ছেদ-উহা নিজের অংশ ঘারা পরিচ্ছন্ন, ইহা সভাগ পরিচ্ছেদ। বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশ সদৃশ।

১৩। ক্রোম (ঝিল্লের আবরণ) ক্রোম-দুই প্রকারের হয়ে থাকে। (১) প্রতিচ্ছন ও (২) অপ্রতিছন, বর্ণ-উভয় ক্রোম শ্বেতবর্ণ, দুকলপিলোতিক বর্ণ (সাদা নেকড়া)। সংস্থান-অবস্থান অনুযায়ী সংস্থান ।দিশা-অপ্রতিচ্ছন ক্রোম উপরি দিশায় এবং অপ্রতিচ্ছন ক্রোম উভয় দিশায় জাত। অবকাশ-প্রতিচ্ছন ক্রোম হদয় ও মুত্রাশয় প্রতিচ্ছাদন করে এবং প্রতিচ্ছন ক্রোম সমস্ত শরীরের চামড়ার নিচে মাংস আচ্ছাদন করে স্থিত। পরিচ্ছেদ। নীচে মাংস, উপরে চামড়া এবং তির্যক ক্রোম ছারা পরিচ্ছন, ইহা সভাগ পরিচ্ছেদ। বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশ সদশ।

১৪। খ্রীহা-প্লীহা পাকস্থলী হতে জিহ্বার মত শরীরের অভ্যন্তরে অবস্থিত মাংসপিত সদৃশ। বর্ণ-বর্ণ নিগুন্তি ফুলের মত গাঢ় নীল বর্ণ। সংস্থান- কৃষ্ণবর্ণ ষাঁড়ের জিহবার বন্ধনহীন সাত আঙ্গুল পরিমান আকৃতি। দিশা-উপরি দিশায় জাত। অবকাশ-পাকস্থলীর আবরণের অগ্রভাগ হতে হৃদয়ের বাম পার্শ্ব পর্যন্ত বিস্তৃত। কোন প্রকারে আঘাত প্রাপ্ত হয়ে স্থানচ্যুত হলে প্রাণীগণের জীবন ক্ষয় হয়ে থাকে। পরিক্ষেদ-প্রীহাভাবে পরিক্ষন ইহা ইহার সভাগ পরিক্ষেদ। বিসভাগ পরিক্ষেদ কেশ সদৃশ।

১৫। ফুসফুস (পপ্ফাস) শরীরের অভ্যন্তরে অবস্থিত। ২/৩ মাংস পিডে বিভক্ত (দ্বন্তিমংসখন্ত)। বর্ণ- রক্তবর্ণ, অর্ধপক্ক ডুমুরের ফল সদৃশ। সংস্থান-বিষম ছিন্ন পুরু পীঠার খন্তিত টুকরার মত। অনেকের মতে ইহার আকার ছাদের টাইলের স্কুপের অংশ বিশেষের মত। ইহার ভিতরে নিরস এবং চর্বিত খড়ের স্কুপের মত রসালো নির্যাস ইহাতে নাই। কারণ অতীত কর্মের তেজ ধাতুর উষ্ণতা দ্বারা শরীরে খাদ্য ও পানীয়ের অভাব দরুণ ফুসফুস নির্যাতিত। দিশা-উপরি দিশায় জাত। অবকাশ-শরীরের অভ্যস্তরে দুই স্তনের মধ্যখানে হৃদয় ও যকৃৎ আচ্ছন্ন করে ঝুলে থাকে। পরিচ্ছেদ-ফুসফুস ভাগের দ্বারা পরিচ্ছন্ন। ইহা ফুসফুসের সভাগ পরিচ্ছেদ। বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশ সদৃশ।

১৬। অন্ত্র (নাড়ীভূঁড়ি)- শরীরের অভ্যন্তরে স্থিত। পুরুষদের অন্ত্র ৩২ হাত লম্বা, ব্রীলোকের অন্ত্র ২৮ হাত লম্বা এবং ২১ স্থানে ভাঁজ আছে। বর্ণ-স্থেত বর্ণ, চুন ও বালির মিশ্রিত বর্ণ। সংস্থান-তৈল পাত্রে কুন্ডলীকারে স্থাপিত শীর্ষছিন্ন সাপের মত। দিশা-উভয় দিশাতে জাত। অবকাশ- উপরে গলাবাটক হতে নীচে মলদ্বার পর্যন্ত বিস্তারিত এবং গলাবাটক ও মলদ্বার দ্বারা সংস্থাপিত। পরিচ্ছেদ অন্ত্রভাগের দ্বারা পরিচ্ছন্ন। ইহা সভাগ পরিচ্ছন্ন। বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশ সদৃশ।

১৭। অন্ত্রগুণ (আতুড়ির পেঁজকুডলী)- শরীরের অভ্যন্তরে অন্তর্কে স্থানে স্থানে ভাঁজ করে বন্ধন করে রাখে। বর্ণ- শ্বেতবর্ণ, জলপদ্মের ভোজ্য মূলের মত। সংস্থান- জল পদ্মের মূলের আকার। দিশা- উভয় দিশার জাত। অবকাশ-২১ টি ভাঁজ করে অন্ত্রগুণ অন্তর্কে শক্তভাবে বন্ধন করে রাখে। উহা কোদল কুড়াল প্রভৃতি দিয়ে কাজ করার সময় যেখানে শক্তভাবে ধরা হয় সেভাবে অন্তর্কে বন্ধন করে রাখে। যখন কাষ্ঠ ফলককে টানা হয় এটা যন্ত্রের রজ্জু যেভাবে কাষ্টফলককে বন্ধন করে রাখে অথবা পা মোছার জন্য পাপুসের পরিধির মধ্যে রজু যেভাবে সেলাই করা হয় সেভাবে অন্তর্কে বন্ধন করে রাখে। পরিচ্ছেদ-অন্তর্গণভাগ দ্বারা পরিচ্ছনু ইহা ইহার সভাগ পরীচ্ছেদ। বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশ সদৃশ।

১৮। উদর্য (উদরস্থ ভুক্তবস্তু)-উদরে স্থিত, ভুক্ত, পীত, চর্বিত এবং আস্বাদিত বস্তু। বর্গ-যে খাদ্য গ্রহণ করা হয়েছে উহার বর্গ। সংস্থান- কাপড়ে জল পরিস্রাবিত শিথিলবদ্ধ চাউলের আকার। দিশা-উপরি দিশায় জাত। অবকাশ-উদরে অবস্থান করে। উদর বা পাকস্থলী উপর ও নীচের দিকে নিপীড়নকে আর্দ্রবন্ধের যেভাবে ক্ষীত করা যায় সেরূপ অক্সের ক্ষোটক আকার। উহার বাহিরে মসৃণ। ভিতরে বিবর্ণ আম্রপত্রে জড়ানো পাঁচা মাংস এবং কসম্ব সদৃশ। ভিতরে প্রকৃতপক্ষে পাঁচা কাঁঠালে চামড়ার মত। পাকস্থলীতে তককোটকো, গভোৎপাদক, তালহীরক, সূচীমুখ, পটতজ্বক, সূত্রক (কেঁচোকৃমি, গভোৎপাদক কৃমি তালতন্ত্র কৃমি, সূচীমুখ কৃমি, ফিতাকৃমি, সৃতাকৃমি) প্রভৃতি ৩২ জাতের কৃমি আকুল ব্যাকুল এবং দলে দলে বিচরণে করতঃ বাস করে। যখন উহাদের খাদ্য ও পানীয় অভাব দেখা দেয়, তখন উহারা উপর দিয়ে লাফায়ে উঠে এবং উহাদের বিচরণ হদয় মাংস অভিহনন করে। খাদ্য ও পানীয় গিলিবার সময় ইহারা উদ্ধেমুখ হয়ে প্রথম গলাধকরণ করা দ্রব্যের ২/৩ ভাগ কেড়ে গিলে ফেলে। পাকস্থলী কৃমিদের সৃতিকাঘর, বাহ্যকটি, চিকিৎসালয় এবং শালান। গ্রীষ্মকালে যখন বর্ষা শুরু হয়, তখন নানা পুঁথি দুর্গন্ধ বস্তু যেমন মূত্র, গোবর, চর্ম, হাড়, মাংসতজ্বুর টুকরা থুথু,

সিকনি, রক্ত জল প্রবাহে চন্ডাল কর্তৃক গ্রামের দ্বারপ্রান্তে স্থাপিত আবর্জনার স্তুপে পতিত হয়, উহা কর্দমাক্ত জলে ঘুরপাক খেতে থাকে। সেখানে দুই দিন পরে কৃমিকূলের উৎপত্তি হয়। উহা প্রস্কৃটিত হয়, সূর্যতাপের শক্তিতে উতপ্ত হয় এবং জলে উপরে ফেনা এবং বুদবুদ উৎপাদন করে। তারপর গাঢ় কাল হয়, উহারা দুর্গন্ধ ও অন্ডচি হয়। কেহ উহার নিকট যেতে বা উহাকে দেখতে চায় না। এমনকি উহা দুর্গন্ধ ও স্বাদ অসহ্য। পাকস্থলী যেখানে খাদ্য ও পানীয় সংগৃহীত হয়, দাঁত দিয়ে চর্বনের পর জিহা দিয়ে টেলে লালার সহিত মিশ্রিত নিজস্ব বর্ণগন্ধ স্বাদ প্রভৃতি বিসর্জন দিয়ে সেখানে কোলেট আটার আকার ধারণ করে এবং কুকুরের বমির মত হয়। তারপর পিত্ত ও শ্লেমার সহিত মিশ্রিত হয়ে বায়ু উৎপন্ন হয়। উহা পাকস্থলী তেজ উষ্ণতার শক্তিতে উতপ্ত হয়। কৃমিকুলের সহিত ফুটতে থাকে। উপরি ভাগে ফেনা ও বুদবুদ হতে থাকে। তারপর উহা দুর্গন্ধযুক্ত উন্নাসিক বস্তুতে পরিণত হয়। যাহা চোখে পড়লেও না দেখা ইচ্ছা হয়। তাহার কথা তনতে খাদ্য ও পানীয়ের ক্ষুধা দূর হয়ে যায়। যে খাদ্য ও পানীয় গ্রহণ করা হয়, তাহা পাকস্থলীতে পাঁচভাগে বিভক্ত হয়। কৃমি একভাগ গ্রহণ করে, একভাগ পাকস্থলীতে হজম হয়। একভাগ মূত্র হয়, একভাগ মল হয়ে বাহির হয় এবং একভাগ রস ভাব প্রাপ্ত হয়ে শোনিত মাংসাদি উপবর্ধন করে। পরিচ্ছেদ-উদার্য উদরীয় ভাগে পরিচ্ছন্ন ইহা সভাগ পরিচ্ছেদ। বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশ সদশ।

১৯। করীষ (বিষ্ঠা)- ইহাই মল। বর্ণ-সাধারণতঃ উহার বর্ণ অধঃকৃত খাদ্যের সদৃশ হয়ে থাকে। সংস্থান-যেখানে অবস্থান করে; সেইরূপ আকারে পরিণত হয়। দিশানিম দিশার জাত। অবকাশ- মলাশয়ে স্থিত। মলাশয় অন্ত্রনালীর সর্বশেষ অংশের সকলের সর্ব নিম্নভাগ, উহা আট আঙ্গুল উচ্চতা বিশিষ্ট এবং নাভিমূল হতে মেরুদন্ডের মূল পর্যন্ত বিস্তৃত। ইহা দেখতে বাঁশের অভ্যন্তরের মত। যেমন উচ্চ ভূমিভাবে পতিত বৃষ্টির জল গড়ায়ে নীচের ভূমিভাগ পূর্ণ করে থাকে, সেই রূপ ভোজ্য দ্রব্যাদি, যাহা ক্রমাণত পাকস্থলীর নিঃশ্বরিত রসের সহিত সংমিশ্রিত ও ফেণিত যক্ত্রে মিশ্রত নরম ময়দায় হয়ে অন্ত্রনালী দিয়ে গড়ায়ে মলাশয়ে পতিত হয়। এখানে এই ভূক্ত বস্তু বাঁশ নালীতে জমা হয়ে পিঙ্গল কয়লার মত হয়। পরিচ্ছেদ-মলাশয়ে করীষভাগের ঘারা পরিচ্ছেন্ন। ইহা ইহার সভাগ পরিচ্ছেদ। বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশ সদৃশ।

২০। মস্তিষ্ক - মাথার খুলির অভ্যন্তর স্থিত মজ্জারাশি। বর্ণ-শ্বেত বর্ণ, ব্যাঙের ছাতার পিত সদৃশ। দধিতে পরিণত হওয়ার পূর্বে ক্ষার দুধের বর্ণ। সংস্থান- অবস্থান অনুযায়ী আকার ধারণ। দিশা- উপরি দিশায় জাত। অবকাশ- মাথার খুলির অভ্যন্তরে মাথার চারটা সেলাই স্বরূপ সংযোগের সহিত ময়দার জলমিশ্রিত পিত্রের মত কোমল চার পিত্তে বিভক্ত। পরিচ্ছেদ-মস্তিষ্ক ভাগে পরিচ্ছন্ন। ইহা ইহার সভাগ পরিচ্ছেদ। বি সভাগ পরিচ্ছেদ কেশ সদৃশ।

২১। পিত্ত- শরীরের দুই প্রকার পিত্ত আছে। যথাঃ (১) বদ্ধ পিত্ত ও (২) অবদ্ধ পিত্ত। বর্ণ-বদ্ধ পিত্ত ঘন মধুক তৈলবর্ণ ও অবদ্ধ মান আকুলি ফুলের বর্ণ। সংস্থান- অবস্থান অনুযায়ী আকার ধারণ। দিশা-উভয় দিশার জাত। অবকাশ-অবদ্ধ পিত্র কেশা-লোম-দন্ত-নখ, শন্ত শুক্ক চর্ম ব্যতীত শরীরের অবশিষ্ট জলের ওপর তৈলবিন্দুর মত বিস্তৃত। অবদ্ধ পিত্ত ঘনীভূত হলে চোখ পীতবর্ণ হয়। শরীর কম্পিত হয় এবং অঙ্গ প্রত্যক্ষ শিহরিত হয় ও চুলকায়। বদ্ধ পিত্ত হদয় ও ফুসফুসের মাঝখানে যকৃৎ মাংসের নিকট রক্তবর্ণ কোষাটকীর ডাটার মত পিত্তকোষে জমা থাকে। উহা কুপিত হলে লোকেরা উন্মন্ত হয়, বিপর্যন্ত চিত্ত হয়, লজ্জা-শরম ত্যাগ করে অকরণীয় কাজ করে, অপ্রয়োজনীয় কথা বলে এবং অচিন্তনীয় বিষয় চিন্তা করে। পরিচ্ছেদ- পিত্তভাগের দ্বারা পরিচ্ছন। ইহা উহার সভাগ পরিচ্ছেদ। বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশ সদৃশ।

২২। শ্লেষাঃ শরীরের অভ্যন্তরে এক পাত্রপূর্ণ শ্লেষা আছে। বর্ণ-শ্বেত নাগবল্পরী পাতার রসবর্ণ। সংস্থান- অবস্থান অনুযায়ী আকার ধারণ। দিশা-উপরি দিশায় জতি। অবকাশ-পাকস্থলীর ভিতরে ঝিল্লির উপর অবস্থিত। খাদ্য দ্রব্যাদি অধঃহরণ কালে যেমন জলে শৈবাল ও আগাছা কোন কাঠের টুকরা অথবা মাটির টুকরা পড়লে দুইভাগে বিভক্ত হয়ে পুনঃ একই স্তরে মিশে যায়, সেইরূপ পান ভোজনাদি নিপতিত হলে পাকস্থলীর ঝিল্লি থিবিভক্ত হয়ে আবার একই স্তরে মিলিত হয়়। কোন কারণে পাকস্থলীর শ্লেষা অসুস্থ হয়ে পড়ে, পাকস্থলী অতি দুর্গন্ধযুক্ত হয়, বিশ্রী পোড়ার ন্যায় বা পঁচা মুরগীর ডিমের ন্যায় ঘৃন্য দুর্গন্ধে অসহনীয় বস্তুতে পরিণত হয়। যখন এই দুর্গন্ধ পাকস্থলীতে উদ্গীরণ হয়, তখন উদগীর্ণ বায়ুতে মুখ অতিশয় বিরক্তিকর হয় এবং দুর্শিক বায়ু ছড়ায়ে পড়ে। অন্যান্য লোকেরা এই অবস্থায় "দূর হও, তোমার নিশ্বাসে দুর্গন্ধ বাহির হচ্ছে" বলতে থাকে। এই দুর্গন্ধ আর ঘণীভূত হলে পায়খানা প্রসারিত কার্চ্ছন্তরে মত পাকস্থলীর ঝিল্লি দুর্গন্ধযুক্ত হয়। পরিচ্ছেদ-শ্রেষা ভাগের ঘারা পরিচ্ছন্ন। ইহা উহার সভাগ পরিচ্ছেদ। বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশ সদৃশ।

২৩। পৃঁষ- বিধ্বসিত রক্ত হতে পৃঁষের সৃষ্টি হয়। বর্ণ- পরিষ্কৃত পাতার বর্ণ সদৃশ।
মৃত শরীরের বর্ণ ঘনপলি ফেনার মত। সংস্থান-অবস্থান অনুযায়ী সংস্থান। দিশা-উভয়
দিশায় জাত। অবকাশ-পৃঁষের কোন নির্দিষ্ট অবকাশ নাই। যেখানে পৃঁষ সঞ্চিত হয়,
সেখানে উহা অবস্থান করে। কাষ্ঠখন্ডে, কাঁটায়, প্রহারে, অগ্নিশিখায় প্রভৃতি কারণে
আঘাত হলে অথবা গভ ফোড়া প্রভৃতি হলে রক্ত জমে পূঁষে পরিনত হয়। পরিচ্ছেদ- পৃঁষ
ভাগ দ্বারা পরিচ্ছেন। ইহা ইহার সভাগ পরিচ্ছেদ। বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশসদৃশ।

২৪। রক্ত-শরীরে দুইভাবে রক্ত অবস্থান করে। যথা-(১) সঞ্চিত রক্ত (২) সঞ্চরিত রক্ত। বর্গ-সঞ্চিত রক্তের বর্গ পাক করা লাক্ষা ঘন রসবর্গ এবং সঞ্চরিত রক্তের বর্গ লাক্ষার স্বচ্ছ রসবর্গ। সংস্থান-উভয় প্রকার অবস্থান অনুযায়ী সংস্থান ধারণ করে। দিশা-সঞ্চিত রক্ত উপরি দিশায় জাত এবং সঞ্চরিত রক্ত উভয় দিশার জাত। অবকাগ-মাংস বিহীন শক্ত সুক্ষ চর্ম, কেশ, লোম, দাঁত ও নখ প্রভৃতি অংশ ছাড়া শরীরের শিরা-উপশিরা দিয়ে রক্ত সবস্থানে সঞ্চরিত হয়। সঞ্চিত রক্ত যকৃতের অধঃস্থানে জমা থাকে এবং উহার পরিমাণ এক পাত্রের সমান। ওখান থেকে অল্প অল্প রক্ত হৃদয়, বৃক্ক,

ফুসফুসে গিয়ে উহাদিগকে ভিজায়ে রাখে। যদি এই রক্ত হৃদয়, বৃক্ক, প্রভৃতি বস্তু ভিজায়ে না রাখে, তবে মানুষেরা তৃষ্ণার্থ হয়। পরিচ্ছেদ- রক্ত ভাগের দ্বারা পরিচ্ছনু। উহার রক্তের সভাগ পরিচ্ছেদ। বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশসদৃশ।

২৫। স্বেদ- লোমক্পাদি হতে নিঃসরিত জলীয় পদার্থ। বর্ণ- পরিকার তিল তৈল বর্ণ। সংস্থান-অবস্থান অনুযায়ী। দিশা-উভয় দিশায় জাত। অবকাশ- নির্দিষ্ট অবকাশ নাই। রক্তের মত সব স্থানে অবস্থান করে। কিন্তু যখন অগ্নিতাপ, সূর্যতাপ, আবহাওয়ার পরিবর্তন প্রভৃতি পরিস্থিতিতে শরীর সন্তাপিত হয়়, তখন কেশকৃপ এবং লোমকৃপ হতে অমসৃণ ভাবে কর্ষিত শাপলা মৃণাল এবং পদ্ম মৃণাল হতে যেভাবে পানি বের হয়় সেভাবে শরীর হতে স্বেদ নির্গত হয়়। সূতরাং উহার অবকাশ কেশকৃপ ও লোমকৃপের ছিদ্র সদৃশ। সূতরাং স্বেদের সংস্থান কেশ লোমকৃপের ছিদ্রের মত জানতে হবে। পরিচ্ছেদ-সেদ্গণ পরিচ্ছেন। ইহা ইহার সভাগ পরিচ্ছেদ। বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশ সদৃশ।

২৬। মেদ- শরীরের মাংস ও চামড়ার মধ্যে অবস্থিত চর্বি। বর্ণ- ফালিত হলুদের রং। সংস্থান-অবস্থান অনুযায়ী সংস্থান। স্থূল শরীরে মেদ চামড়া ও মাংসের মধ্যে খানে বিস্তারিত থাকে। মেদ হলুদ দ্বারা রঞ্জিত দুকৃল কাপড়ের টুকরার মত। কৃশ শরীরে জঙ্ঘা মাংস, উরুমাংস পীঠের হাঁড় প্রভৃতি স্থনে ২/৩ ভাঁজ স্থাপিত করে হলুদ বর্ণে দুকৃল কাপড়ের আকার ধারণ করে। দিশা-উভয় দিশার জাত। অবকাশ- স্থূল শরীরে ক্ষুরণ করে সবস্থানে ব্যাপী জুঁড়ে থাকে। কৃশ শরীরের জঙ্ঘা মাংসাদিতে নিশ্রয় করে থাকে। ইহা স্লেহ সংজ্ঞা প্রাপ্ত হলে ও পরম ঘৃণ্যবলে মাথায় দেবার তৈলের জন্যও নাকে ব্যবহার তৈলের জন্য ও গ্রহণ করা হয় না। পরিচ্ছেদ-ইহা নীচে মাংস উপরে চামড়া এবং তির্যক মেদ ভাগ দ্বারা পরিচ্ছন ।-ইহা সভাগ পরিচ্ছেদ। বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশ সদৃশ।

২৭। অশ্রু- চক্ষু হতে নিঃসরিত জলীয় পদার্থ। বর্ণ-পরিষার তিল তৈল বর্ণ। সংস্থান অবস্থান অনুযায়ী। দিশা- উপরি দিশায় জাত। অবকাশ- অক্ষিকৃপ মধ্যে সীমাবদ্ধ। অশ্রু পিত্তকোষের পিত্তের ন্যায় চক্ষু কৃপে সব সময় সঞ্চিত থাকে না। যখন মানুষ সৌমনস্য জাত মহা-হাসি হাসে, দৌর্মনস্য জাত রোদন করে, পরিদেবন করে অথবা বিষম আহার আহার করে অথবা যখন ধুমা, ধূলা, ময়লা প্রভৃতি দ্বারা চক্ষু আক্রান্ত হয়, তখন আনন্দে , দুঃখে অথবা বিষম আহারে অশ্রু অক্ষিকৃপে পূর্ণ হয়ে যায় এবং উহাকে প্লাবিত করে দেয়। পরিচ্ছেদ- অশ্রুভাগ দিয়ে পরিচ্ছন্ন। ইহা অশ্রুর সভাগ পরিচ্ছেদ। বিসভাগপরিচ্ছেদ কেশ সদৃশ।

২৮। বসা-বিগলিত স্নেহ জাতীয় পদার্থ। বর্ণ- নারিকেল তৈল বর্ণ। সংস্থান-অবস্থান অনুযায়ী। দিশা-উভয় দিশায় জাত। অবকাশ- হস্ততল হস্তপৃষ্ঠ, পদতল, পদপৃষ্ঠ, নাসাপুঠ, ললাট কাঁধ শীর্ষে অবস্থান করে। ইহা এই সকল স্থানে সব সময় বিগলিত অবস্থায় থাকে না। অগ্নি তাপে, সূর্য তাপে আবহাওয়ার পরিবর্তনে অথবা ধাতুসমূহের বিপর্যয়ে ইহা উতপ্ত হয়ে বিগলিত হয় এবং সেখানে স্নান সময়ে পরিষ্কার জলে উপর তৈল বিন্দুর মত সঞ্চরণ করতে থাকে। পরিচ্ছেদ্র- বসা ভাগের দ্বারা পরিচ্ছনু। ইহা উহার সভাগ পরিচ্ছেদ। বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশ সদৃশ।

২৯। থুপু-মুখের অভ্যন্তরে ফেনিল জলীয় পদার্থ। বর্ণ-শ্বেত ফেনবর্ণ। সংস্থানঅবস্থান অনুযায়ী সংস্থান। ফেন সংস্থান বলেও বলা যায়। দিশা-উপরি দিশার জাত।
অবকাশ-উভয় গালের ভিতরের প্রাচীর হতে থুপু নির্গত হয়ে জিহার উপর স্থিত থাকে।
সব সময় থুপু জমা হয় না। যখন মানুষ ভোজ্য দ্রব্য দেখে বা তাহা সম্বন্ধে শ্বরণ করে
অথবা কোন উষ্ণ-তিক্ত-কটু-লবনাক্ত, টক বস্তু মুখে স্থাপন, এবং হৃদয় পীড়িত হলে
অথবা কিছুতে জুগুসা উৎপন্ন হলে গালের ভিতরের প্রাচীর হতে থুপু উৎপন্ন হয়ে নেমে
আসে এবং জিহার উপর সংস্থাপিত হয়। উহা জিহার অগ্রভাগে পাতলা এবং জিহা মূল
ভাগে ঘন থাকে। যেমন নদী বালুকতীরে কৃপ খনন করা হলে উহা কখনও জলবিহীন
হয় না, সেরূপ মুখে প্রক্ষিপ্ত শস্যকণা অথবা চাউল বা চর্বনযোগ্য খাদ্যবস্তু ভিজাতে থুপু
সব সময় প্রস্তুত থাকে। পরিচ্ছেদ-পুথু ভাগ দ্বারা পরিচ্ছেদ বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশ
সদৃশ।

৩০। সিখনী-মস্তিক্ষ হতে নিঃসৃত অশুচী তরল পদার্থ। বর্ণ- অপক্ক তালের বীজের মজ্জার মত। সংস্থান-অবস্থান অনুযায়ী। দিশা-উপরি দিশায় জাত। অবকাশ- নাকের ছিদ্র দ্বয় পূর্ণ করে স্থিত থাকে। সিখনী সব সময় নাকে ছিদ্রে জমা থাকে না। কিন্তু যেমন কোন ব্যক্তি পদ্মপত্রে দিধ বেঁধে নীচে কাঁটা দিয়ে বিদ্ধ করলে এই কাঁটার ছিদ্র দিয়ে দিধ গলে বাহির হয়ে আসে সেই রপ কোন ব্যক্তি রোদন করলে অথবা দৃষিত খাদ্য খেলে বা ঋতু পরিবর্তনে মন্তিক্ষে শ্লেষা জাতীয় পদার্থে পরিণত হয় এবং উহা মন্তিক্ষ হতে পূঁষ শ্লেষা ভাব প্রাপ্ত হয়ে তালু মন্তক বিবর পথে অবতরণ করে নাসারক্ষে জমা হয় এবং ওখান হতে প্রবাহিত হতে থাকে। পরিছেদে-সিখনীভাবে পরিছেন্ন, ইহা ইহার বিসভাগ পরিছেদে। বিসভাগ পরিছেদে কেশ সদৃশ।

৩১। লসিকা- শরীরের অস্থিসন্ধির অভ্যন্তরে অবস্থিত পিচ্ছিল তৈল জাতীয় পদার্থ। বর্ণ-কর্ণিকার নির্যাস বর্ণ। সংস্থান-অবস্থান অনুযায়ী। দিশা- উভয় দিশায় জাত। অবকাশ- একশত আশিটি অস্থি সন্ধির অভ্যন্তরে স্থিত থাকে। অস্থি গ্রন্তির পিচ্ছিল করা কাজ করে। লসিকার পরিমাণ যে ব্যক্তির অস্থিগ্রন্তিতে কমতি হয়, তার উঠতে, বসতে অতিক্রম করতে, প্রতিক্রম করতে, সংকোচন করতে, প্রসার করতে অস্থি সমূহ কট কট করে, অঙ্গুলি আঘাত করার মত শব্দ করে। এক যোজন পথ অতিক্রম করতে বায়ু কুপিত হয় এবং অঙ্গ প্রত্যঙ্গে ব্যথা শুরু হয়। লসিকা যাদের গ্রন্থিতে বস্থল পরিমানে থাকে, উঠতে বসতে তাদের অস্থিসমূহ কট কট করে না। দীর্ঘ পথ অতিক্রম করলেও বায়ু কুপিত হয় না। অঙ্গ প্রত্যঙ্গে ব্যথ্যা অনুভব করে না। পরিচ্ছেদ-লসিকা-ভাগে পরিচ্ছনু। ইহা সভাগ পরিচ্ছেদ। বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশ সদৃশ।

৩২। মৃত্র-মৃত্রাশয়ে সঞ্চিত থাকে। বর্ণ-মাষ কলাইয়ের ক্ষাত্রের জল রং। সংস্থান-অধোমুখ স্থাপিত জলপত্রের অভ্যন্তরের জলের আকার। দিশা- নীচের দিশায় জাত। অবকাশ-মূত্রাশয়ে স্থিত থাকে। মূত্রাশয়কে মুত্রথলি ও বলা হয়। যেমন মুখ বিহীন ছিদ্রযুক্ত কলসী একটা জলাশয়ে নিক্ষিপ্ত করলে ছিদ্র দিয়ে জল কলসীতে প্রবেশ করে। কিন্তু জলের প্রবেশ পথ প্রত্যক্ষভাবে দৃশ্যমান নহে, সেই রূপ শরীর হতে মূত্র মূত্রাশয়ে এসে সঞ্চিত হয়। কিন্তু মূত্র নিগত হওয়ার পথ দেখা যায়। যখন মূত্র এসে মূত্রাশয় পূর্ণ হয় উহা প্রকোপিত করে, তখন মানুষের মূত্রাশয় খালি করার জন্য মূত্র ত্যাগের ইচ্ছা হয়। পরিচ্ছেদ- মূত্রাশয়ের অভ্যন্তরে মুত্রভাগ দ্বারা পরিচ্ছন্ন। ইহা উহার সভাগ পরিচ্ছেদ। বিসভাগ পরিচ্ছেদ কেশ সদৃশ।

এই ৩২ প্রকার অন্তচি দ্রব্য বৌদ্ধ সাহিত্যে ভাবনার একটা বিশেষ দিক হিসাবে ব্যাখ্যাত হয়েছে। তাই এই ব্যাখ্যার মধ্যে দিয়ে মানুষের প্রত্যক্ষ দৃষ্টিকে প্রজ্ঞাদৃষ্টিতে শারীরিক অঙ্গ প্রত্যঙ্গ সমূহের পরিবর্তন, পরিপাচন ও নিঃসরণ চিন্তায় চেতনায় আনতে পারলে এই দেহকে অপবিত্র, অগ্রহনীয় ও অন্তচি বস্তু বলে মনে হয়। এখানে যদিও মানব দেহের কতগুলি তন্ত্র বা Systems (Suchas-Endocrine System, reproductive System etc)-এর উল্লেখ নাই, এই সব তন্ত্র বৌদ্ধ ধারণা মতে এইরূপ অন্তচি এবং অগ্রহনীয়। এই অন্তচি সম্বন্ধে আরও বিস্তারিত ব্যাখ্যার জন্য আমায় "খুদ্দক পাঠের" অটঠকথা 'প্রমার্থ জ্যোতিকার প্রকীর্ণ পদ্ধতির" উল্লেখ করতেছি।

#### প্ৰকীৰ্ণ পদ্ধতি

এখানে এখন দ্বাত্রিংশ প্রকার অন্তচি দ্রব্যের পরিপূর্ণ পরিচিতির জন্য উহাদের দেব বিস্কৃত জানা উচিত।

''নিমিন্তো লক্খনতো ধাতুতো সুঞ্চঞতো পিচ খন্ধাদিতো চ বিঞ্জঞে যয়ো দ্বন্তিং সাকার নিচ্ছযোতি''।

বস্বানুবাদঃ নিমিত্ত-লক্ষণ-ধাতু-শূন্যতা-স্কন্ধাদি বশে দ্বাত্রিংশ অশুচি দ্রুব্যের আলোচনা পরীক্ষা করে দেখার জন্য উত্থাপন করছি।

- (ক) এখানে নিমিত্ত দিয়ে ৩২ প্রকার অশুচি দ্রব্যকে ১৬০ প্রকার নিমিত্ত প্রকাশ পাছে। ভাবনাকারী ৩২ প্রকার অশুচি দ্রব্যের মধ্যে কেশের বর্গ-সংস্থা-দিশা-অবকাশ-পরিচ্ছেদ বশে আলোকন করেন। এইভাবে লোমে প্রভৃতি দ্রব্যকে ও অবলোকন করতে থাকেন।
- (খ) লক্ষণবল্তে ৩২ প্রকার অন্তচি দ্রব্যের ১২৮ প্রকার বিশেষ লক্ষণ বুঝায়। ভাবনাকারী ৩২ প্রকার অন্তচি দ্রব্যের মধ্যে কেশের কাঠিন্য লক্ষণ, আবন্ধন লক্ষণ, উষ্ণালক্ষণ ও গতি লক্ষণ বশে লক্ষণের প্রতি মনোযোগ দিতে থাকেন। এইভাবে লোম প্রভৃতিতে যোগীকে মনোযোগ দিতে হয়।
- (গ) ধাতু বলতে এখানে চারি প্রকার মহাভূত রূপকে বুঝাচ্ছে। এই ৩২ প্রকার অন্তচি দ্রব্যের ১২৮ প্রকার ধাতু আছে। ভাবনাকারী এই ৩২ প্রকার অন্তচি দ্রব্যের

কেশের কাঠিন্যকে পৃথিবী ধাতু, কেশের সংযুক্তি বা আবন্ধনকে আপ ধাতু, কেশের পরিপাচনকে তেজধাতু, বিখাম্ভতা বা বিস্তৃতিকে বায়ু ধাতু রূপে অবলোকন করেন।

- (ঘ) শূন্যতা বলতে ৩২ প্রকার অন্তচি দ্রব্যের ১২৮ প্রকার শূন্যতা বুঝাচ্ছে। ভাবনাকারী ৩২:প্রকার অন্তচি দ্রব্যে শূন্যতার দ্বারা প্রজ্ঞা অর্জন করেন। যেমন কেশে পৃথিবী ধাতুতে আপ ধাতু এবং অন্যান্য ধাতু শূন্য থাকে। সেরূপ আপ ধাতুতে পৃথিবী ও অন্যান্য ধাতু শূন্য থাকে।
- (৬) ক্ষণাদি বিষয়- ৩২ প্রকার অন্তচি দ্রব্যের যখন কেশ প্রভৃতি ক্ষণাদিবশে বিবেচনা করা হয়, তখন প্রথমে হতে এইরূপ ধারণা উৎপন্ন হয় পঞ্চ ক্ষণ্ণে (রূপ, বেদনা, সংজ্ঞা, সংকার ও বিজ্ঞান) কেশ কতগুলি ক্ষণ্ণ প্রকাশ করে? কেশ আয়তনের (১২ আয়তন) কতগুলি আয়তনকে প্রকাশ করে? ধাতুর (১৮ প্রকার ধাতু) কতগুলি ধাতুকে প্রকাশ করে? সত্যের (চার সত্য) কতগুলি সত্যকে প্রকাশ করে? শৃতি প্রস্থানের (৪ শৃতি প্রস্থান) কতগুলি শৃতি প্রস্থানকে প্রকাশ করে? যখন ভাবনাকারী এইভাবে বুঝতে পারে, তখন দেহকে তৃণ কাঠের স্কৃপ মনে হয়।

''न' অधि সত্তো নরের পেসো, পুগগ্লো নূপলবভ্তি,

সৃঞ্ঞভুতো অয়ং কায়ো তিণকট্ঠ সমুপমো তি।"

বছানুবাদঃ সত্ত্ব, নর ও মানুষ বলতে কিছু নাই। পুদগল বলতে কোন উপলব্ধি নাই, এই দেহ তৃণ কাঠের স্তৃপের মত শূন্য।

তখন ভাবনাকারী এক অলৌকিক আনন্দ উপভোগ করে ভাবতে থাকেন-

''সুঞ্ঞাগারং পবিট্ঠস্স সন্তচিত্ত তদিনো অমানুসীরতী হোতি সমা ধম্মং বিপস্স তো'তি।'' (ধ**ম্মণ**ছ-৩৭৩)

ৰহানুবাদঃ তিনি প্রশান্ত চিত্তে নির্জন স্থানে প্রবেশ করেন (তিনি নির্জন স্থানে ধ্যানপ্রিয় হন) এবং তিনি সম্যক ধর্ম বিশেষভাবে জ্ঞাত হয়ে দিব্য (অমানুষিক) সুখ অনুভব করেন।

এইভাবে অতিমানবিক সুখে রত হয়ে, তিনি (পরজন্ম ক্ষীণ কারী) জ্ঞান অর্জন করেন। (অদৃঢ় করো, অদূর করা)। তখন তাঁর মনে হয়-

''যতো যতো সম্মস্সতি খন্ধানং উদয়ব্যয়ং, লভতে পীতিপামূজ্জং, অমতং তং বিজানতং তি''। (ধন্ধপদ - ৩৭৪)

বস্থানুবাদঃ তিনি ক্ষন্ধ সমূহের উদয় ব্যয় বিষয় সৃত্বন্ধে যথাযথ উপলব্ধি করতে পারেন। তিনি নির্বাণ পরিজ্ঞাত হয়ে প্রীতি ও প্রাসাদ্য লাভ করেন। বৌদ্ধ সাহিত্যে মানবদেহ সম্বন্ধে সে সকল প্রসঙ্গ এসেছে, তাহা বৌদ্ধদের পরম ও চরম লক্ষ্য সাংসারিক দুঃখ মুক্তির উপায়কে কেন্দ্র করে। তাই এই ৩২ প্রকার অন্তচি সম্বন্ধে স্মৃতি প্রস্থানে কায় গতান্মৃতি নামে মানব দেহের বিভিন্ন অঙ্গ প্রত্যঙ্গ ভাবনার বিষয় আলোচিত হওয়ায়

আধুনিক বিজ্ঞান ভিত্তিক শারীরিক গঠনও কার্যকলাপের সূত্রপাত করার কোন যুক্তি সঙ্গত কারণ নাই। আমরা শুধু বৌদ্ধ সাহিত্যে মানবদেহ সম্বন্ধে যে প্রসঙ্গ এসেছে, তাহা এখানে লিপিবদ্ধ করে উল্লেখ করছি।

#### দেশতোৎপণ্ডির সহিত রোগসম্পর্ক

মানব দেহের বিভিন্ন অঙ্গপ্রত্যঙ্গ সম্বন্ধে বিস্তারিত আলোচনার পর এই শরীরের উৎপত্তির উৎস বা বৌদ্ধ মতে রূপের সমুখান সম্বন্ধ আলোকপাত করলে রোগের নিদান, রোগের উপসর্গ ও লক্ষণ (Signs & Symptoms) এবং রোগের চিকিৎসা ব্যবস্থা কিভাবে করা হয় তাহা সম্যক ভাবে মূল্যায়ণ করতে সমর্থ হব। তাই প্রথমে আমরা বৌদ্ধ সাহিত্যে বর্ণিত জগত বিবর্তনের সাথে সাথে সন্তুদের জগতে আবির্ভাবের তথ্য উদ্ধার করতে প্রয়াসী হবো। এখন আমরা দীর্ঘনিকায় গ্রন্থে "অগ্গঞ্জ্ঞ" সূত্র হতে উদ্ধৃতি দিচ্ছি-

১০। বাসেট্ঠ, এমন সময় আসে যখন, আজই হউক কিংবা কালই হউক দীর্ঘকাল অতীত হবার পর এই জগৎ লয় প্রাপ্ত হয়। এই সময় জীবগণ বহুল পরিমাণে আভাস্বর জগতে পূর্ণ জন্ম লাভ করে। তারা তথায় মনোময় হয়ে থাকে। প্রীতি তাদের ভক্ষ্য স্বরূপ হয়। তারা স্বয়ং প্রভ, অন্তরীক্ষচর ও শুভস্থায়ী হয়ে সুদীর্ঘ কাল অবস্থান করে।

বাসেটি, এমন সময় আসে যখন আজই হউক কিংবা কাল হউক, দীর্ঘকাল অতীত হবার পর এই জগতের বিবর্তন হয়। এই বিবর্তন কালে সন্ত্বগণ বহুল পরিমাণে আভাষরকায় হতে চ্যুত হয়ে এই জগতে আবির্ভূত হয়। তারা মনোময় হয়ে থাকে। প্রীতি তাদের ভক্ষ্য স্বরূপ হয়, তারা স্বয়ং প্রভ, অস্তরীক্ষচর এবং শুভস্থায়ী হয়ে সুদীর্ঘকাল অবস্থান করে।

১১। বাসেট্ঠ, তখন সমস্ত পৃথিবী জলময় ও অন্ধকার হয়, তমিশ্র অন্ধকারক হয়। চন্দ্রসূর্যের আবির্ভাব হয় না, নক্ষত্র তারকাদির প্রকাশ হয় না, দিবারাত্রি নাই, মাসার্ধ ও মাস নাই, ঋতু এবং সংবংসর নাই, ৠত্তাও লাই পুরুষ ও নাই। সন্ত্বগণ সন্ত্বরূপেই গণিত হয়। বাসেটঠ, এভাবে দীর্ঘকাল অতীত হবার পর এমন সময় আসে যখন এই সকল সন্ত্বের নিকট জলোপরি রস সংযুক্ত পৃথিবী বিস্তৃত হল। যেরূপ উত্তপ্ত দুগ্ধ শীতলীভূত হবার কালে উহার উপর শর বিস্তৃত হয়। সেরূপ পৃথিবীর আবির্ভাব হল। উহা বর্ণ গন্ধ রস সম্পন্ন হল। উত্তমরূপে সম্পাদিত ঘৃত অথবা নবনীত যেরূপ হয়, সেরূপ বর্ণ সম্পন্ন হল। বিশুদ্ধ ক্ষুদ্রা, মধুর ন্যায় আশ্বাদ সম্পন্ন হল।

১২। অনন্তর বাসেটঠ, কোন লোভ প্রকৃতি সম্পন্ন সন্ত্র "দেখি ইহা কি হতে পারে?" কহে অঙ্গুলির সাহায্যে রস সংযুক্ত মৃত্তিকা আম্বাদ করল, উহার ফলে সে রসাভিভূত হল এবং তার তৃষ্ণা উৎপন্ন হল। অন্য প্রাণীগণ ও উক্ত সন্ত্বের দৃষ্টান্ত অনুসরণ করে রস মৃত্তিকা অঙ্গুলির দ্বারা আম্বাদ করল। তারাও রসাভিভূত হয়ে তৃষ্ণার দ্বারা আক্রান্ত হল। তারপর বাসেট্ঠ, ঐসন্ত্ব হাত দিয়ে রস মৃত্তিকা হতে ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র পিভ

বিচ্ছিন্ন করে উহা আহার করতে আরম্ভ করণ। উহার ফলে এই সকল সত্ত্বের স্বয়ংপ্রভা অন্তর্হিত হল। স্বয়ং প্রভার অন্তর্ধানের সহিত চন্দ্র সূর্যের আবির্ভাব হল। চন্দ্রসূর্যের আবির্ভাবের সহিত নক্ষত্রসমূহ ও তারকা গণের আবির্ভাব হল। দিবা রাত্রির প্রকাশ হল। সাথে সাথে মাসার্ধ, মাস, ঋতু এবং সংবৎসরের প্রকাশ হল। বাসেটঠ, জগতের পুনরায়-এইভাবে বিবর্তন হল।

১৩। তৎপর বাসেট্ঠ এই সকল সত্ত্ব রস মৃত্তিকা উপভোগ করে মৃত্তিকা ভোজী হয়ে উহাতে পৃষ্ঠ হয়ে সুদীর্ঘকাল অবস্থান করল। যে পরিমাণে তারা এইভাবে পৃষ্ঠ হল সেপরিমানে তাদের দেহ কঠিনতত্ব প্রাপ্ত হল এবং তাদের বর্ণ ও বৈচিত্র্য প্রকাশ পেল। কোন সত্ত্ব সুরূপ হল। কোন সত্ত্ব কুরূপ হল। এস্থলে যারা সুরূপ হল তারা কুরূপদের অবজ্ঞা করল-" আমরা এই সকল সত্ত্ব অপেক্ষা সুরূপ। ইহারা আমাদের অপেক্ষা কুরূপ।" এই সকল গর্বিত ও অহামিকা সম্পন্ন প্রাণীগণের বর্ণাভিমান হেতু রসমৃত্তিকা অন্তর্হিত হল। রস মৃত্তিকা অন্তর্ধানের পর তারা একত্রিত হয়ে বিলাপ করল-"হায় রস, হায় রস," বর্তমানে ও মনুষ্যগণ কোন স্বাদু রস লাভ করে এইরূপ কহে থাকে-"অহো রস, অহো রস।" তারা পুরাণ আদিম বাক্যেরই অনুসরণ করে। কিন্তু উহার অর্থ অবগত নয়।"

অগৃগঞ্ঞ সুত্তের পরবর্তী আলোচনা সংক্ষিপ্ত আকারে উপস্থাপিত করা হচ্ছে। রস মৃত্তিকা অন্তর্ধানের পর ভূমি পর্পটের আবির্ভাব হয়, সন্ত্বগণ উহা গ্রহণ করে দেহের আরও কঠিনত্ব প্রাণ্ডের সাথে সাথে রূপেরও তফাৎ হল। তাতে তাদের মধ্যে সুরূপ ও কুরূপ নিয়ে অহংকার ও ধিক্কার সৃষ্টি হল। সত্ত্বগণের বর্ণাভিমানে ভূমিপর্পটে অন্তর্হিত হল। তৎপর এক প্রকার বদলতার উৎপত্তি হল। উহা গ্রহন করে সন্ত্রগণ আরও কঠিনত্ত প্রাপ্ত হয়ে বর্ণ বৈচিত্রের অধিকারী হল। বদলতার অন্তর্ধানের পর কনহীন, তুষবিহীন। সুগন্ধ সালিতভুল ভূমি হতে উদগত হল। এই সালিতভুল গ্রহণ করে সত্ত্বগণের কাঠিন্য বৃদ্ধি পেল এবং তাদের মধ্যে ব্রী-পুরুষের লক্ষণ গুলি প্রকাশ পেল।তাতে ব্রী-পুরুষেরা পরস্পরের প্রতি আসক্ত হল। তাতে তাদের মধ্যে রাগের উৎপত্তি হল। রাগের ফলে এক প্রদাহের সৃষ্টি হল। এই প্রদাহের প্রভাবে সত্ত্বগণ মৈথুন ধর্মের সেবা করল। যারা মৈথুন ধর্মের সেবা করল, তারা অন্যদের দারা ধিক্কৃত হল। এই ধর্ম গোপনে করার জন্য তারা গৃহ নির্মাণ করল। তারা ভূমি হতে সালিতভুল এনে গৃহে সঞ্চিত করল। তাতে সালি কনবদ্ধ ও তুষবদ্ধ হল। সে স্থান সালি হতে সংগৃহীত হল সে স্থানে পুনরায় সালি উৎপন্ন হল না উৎপাটনের স্থান প্রকাশ হল। সালি স্থানসমূহ গুল্মাকারে অবস্থান করল। তাতে সন্ত্রগণ সালি ক্ষেত্র বিভক্ত করে সীমা নির্দেশ করল। তাতে একে অন্যের সীমা হতে সালি উপভোগ করতে লাগল। অন্যের সীমা হতে সালিগ্রহণকারী কে চোর বলে চিহ্নিত করা হল। চোরকে দন্ত প্রয়োগের ব্যবস্থা হল। তখন সত্ত্বগণ তাদের মধ্যে এক সত্ত্ব যিনি অপেক্ষাকৃত অভিরূপ, দর্শনীয় প্রাসাদিক এবং মহাশক্তিশালী তাকে চুরির বিচার, নির্বাচিত বলে তাকে 'মহাসন্মত' এবং ক্ষেতের পতি বসে "ক্ষত্রিয়" নামে অভিহিত

করল। তৎমধ্যে যারা অরণ্যে কৃটির নির্মাণ করে ধ্যান সাধনায় নিমণ্ন ছিল, তাকে ধ্যায়ীবলে অভিহিত করল। যারা ধ্যান সম্পন্ন হতে অসমর্থ তারা গ্রাম ও নিগম সমূহের নিকট স্থানে গ্রন্থ রচনার প্রবৃত হল। তারা অধ্যায়ক ও বর্তমানে জাতিগত ব্রাহ্মণ নামে অভিহিত হল। যারা বিভিন্ন ব্যবসায় নিয়ত হল, তারা বৈশ্য নামে অভিহিত হল। বাকী রুদ্রাচার সম্পন্ন সম্থাণ শূদ্র নামে কথিত হল। এইভাবে চতুর্বর্ণের সৃষ্টি হয়। এই সৃত্ত হতে প্রতীয়মান যে সম্থাণ প্রথমে মনোময় হয়ে প্রীতি ভক্ষ্য স্বরূপ গ্রহণ করে স্বয়ং প্রভায় অন্তরীচক্ষে বিচরণ করত। জগত বিবর্তনের সাথে সাথে জগতের কঠিনত্ব প্রান্তির সহিত সংগতি রেখে তাদেরও কঠিনত্ব প্রকাশিত হয়। পূর্ব জন্মার্জিত কর্ম প্রভাবে তাদের মধ্যে কুশলাকুশল কর্মের বিপাক সৃষ্টি হয়। স্বভাবতঃ অকুশল কর্মের দ্বারা প্রভাবিত সম্থাণ কাম ক্রোধ মোহের প্রভাবে শরীর বিবর্তনের সাথে রোগের দ্বারা আক্রান্ত হল।

এখানে আমরা সুন্তনিপাতের ব্রাহ্মণ ধার্মিক সুন্তের উদ্ধৃতি দিয়ে বৌদ্ধ সাহিত্যে উল্লেখিত রোগ উৎপন্ন তথ্য প্রদান করব। সুন্তে উল্লেখ আছে সে এক সময় ভগবান বৃদ্ধ প্রাবন্তীর জেতবন অনাথপিডকের আরামে অবস্থান করতেছিল। সেই সময় এক বৃদ্ধ ব্রাহ্মণ ভগবান বৃদ্ধের নিকট উপস্থিত হয়ে তাঁকে যথাযথ সম্মান প্রদর্শন পূর্বক প্রশ্ন করেছিলেন,- 'বর্তমান ব্রাহ্মণের সহিত প্রাচীন ব্রাহ্মণদের নিয়মাবলীর তফাৎ কোথায়''? উত্তরে ভগবান বৃদ্ধ বলেন- "পূর্বে ব্রাহ্মণগণ সংযত ও তপস্থী ছিলেন, তারা সংসার ত্যাগ করে নিজের মঙ্গলের জন্য ধ্যানমগ্ন থাকার জন্য অরণ্যে কৃটিরে অবস্থান করতেন এবং সাংসারিক ভোগ বিলাস হতে দূরে থাকতেন। তখন তাদের মধ্যে ইচ্ছা, অনশন ও জরা প্রভৃতি তিনটি রোগ ছিল। পরে ব্রাহ্মণ সালংকরা ভাষ্যা গ্রহণ করতে লাগলেন এবং গোমাংস ভক্ষণ শুরু করেন। তখন থেকে তাদের মধ্যে ৯৮ প্রকার রোগের প্রাদুর্জাব হয়।

''তয়ো রোগা পুরে আসং, ইচ্ছা অনসনং জরা, পসুনঞ্চ সমরান্তা, অটঠান বুতি মাগসুং।'' সুস্ত নিপাত ব্রাহ্মণ ধন্ম সুত্ত—৩১৩

বহার্বাদঃ "পূর্বে তিন প্রকার রোগ ছিল। যথা-ইচ্ছা অনশন ও-জরা, পশুবধের সময় হতে তাদের মধ্যে আটানকাই প্রকার রোগের সৃষ্টি হল। আমরা এখন সম্বুদের জীবন সম্বন্ধে আলোচনার সূত্রপাত করবো। বৌদ্ধ সাহিত্যে সম্বের জীবনকে দুই ভাগে ভাগ করা হয়েছে। যথা-(১) প্রবর্তনকাল ও (২) প্রতিসন্ধিকাল। কোন সম্বের প্রতিসন্ধির পরবর্তীক্ষণ হতে ভবের চ্যুতি ক্ষণ পর্যন্ত প্রবর্তন কাল এবং চ্যুতির ক্ষণের পরবর্তী প্রতিসন্ধিকাল। প্রবর্তনকালে সম্বের চিন্ত চৈতসিফের আলম্বন যুক্ত হওয়ার সম্বের চিন্ত বীথিযুক্ত থাকে। প্রতিসন্ধি কালে চিন্ত বীথিযুক্ত। এই দুই কালের মধ্যে সন্ম পরিনিবৃত না পাওয়া পর্যন্ত একত্রিশ ভূমির যে কোন একটা ভূমিতে উৎপন্ন হয়ে থাকে। তবে

যারা একত্রিশ ভূমির মধ্যে কাম, রূপ ও অসংজ্ঞ সন্ত্ব লোকে উৎপন্ন হয়, তাদের প্রতি সন্ধি ও প্রবর্তনকালীন রূপোৎপত্তিই রূপের উৎপত্তিক্রম। এখানে আমাদের প্রসঙ্গতঃ উল্লেখ করা প্রয়োজন যে সন্ত্বগণ চার প্রকারে উৎপত্তি হয়। যথা- (১) অগুজ (২) সংশ্বেদজ্ব (৩) জরাযুজ্ব এবং (৪) ঔপপাতিক।

মধ্যমনিকায়ের মহাসীহ নাদসুত্তে বুদ্ধ বলেছেন-

"চতস্সো খো ইমা সারিপুত্ত যোনি যো। কতমা চতস্স? অন্তজা যোনি, জলাবুজা যোনি, সংসেদজা যোনি, ওপপাতিকা যোনীতি"। পক্ষী সরীস্থপ মৎস্য প্রভৃতি অণ্ডজ; মানুষ; পশু প্রভৃতি জলাবুজ; পচা শবদেহে পচাজলে বৃক্ষত্বকে, পুস্পফলাদিতে যে কীট উৎপন্ন হয় তাহা সংস্বেদজ। উৎপত্তিক্ষণে পরিপূর্ণ অঙ্গ প্রত্যঙ্গাদিসহ পুনাবয়বে উৎপন্ন সত্ত্বের নাম উপপাতিক।

আমরা রূপের উপাদান সম্বন্ধে আলোকপাত করবো। রূপের উপাদানকে দুইভাবে ভাগ করা যায়। যথা (১) চার মহাভূত রূপ ও (২) এই চার মহাভূতোৎপন্ন রূপ। চারমহাভূত রূপ-পৃথিবী ধাতু, আপ ধাতু, তেজ ধাতু ও বায়ু ধাতু। অভিধর্মে এই চার মহাভুত রূপের বিশেষ অর্থ জড় পদার্থের গুণাবলী। পৃথিবী ধাতু জড় পদার্থের বিস্তৃতি ও কঠিনতা কোমলতা গুণের অর্থ বুঝায়। সেরূপ আপ ধাতু জড়ের সংসক্তি, তেজ ধাতু জড়ে তাপ এবং বায়ু ধাতু জড়ের গতি গুণ বুঝায়। জড়ের মৌলিক চার গুণ হতে বাকী ২৪ প্রকার রূপ উৎপন্ন হয়। রূপের সমুখানে কর্ম, চিত্ত, ঋতু ও আহারে বিশেষ ভূমিকা আছে এবং উহাদের প্রভাবে রূপের অবস্থান্তর ও ঘটে। রূপের এই অবস্থান্তর মধ্যে আমরা কতগুলি লক্ষণ প্রত্যক্ষ করি। উহাদিগকে লক্ষণ রূপ বলা হয়। লক্ষণ রূপ চার প্রকার। যথা- উপচয়, সন্ততি, জরতা ও অনিত্যতা। প্রতিসন্ধির পরক্ষণ হতে শরীরের ক্রমিক গঠনকে উপচয় বলা হয়। পূর্ণ গঠনকে পর জড়ের প্রবাহমান অবস্থাকে সম্ভতি বলা হয়। তারপর শরীরের ক্রম পতন হতে থাকে। এই পতনাবস্থাকে জরতা বলা হয়। পতন অবস্থায় একসময়ে শরীরের বিলোপ হয়। এই বিলোপ প্রাণ্ডি মৃত্যু বলে জড়ের অনিত্যতা লক্ষণ বলা হয়। মৃত্যু চার কারণে সংঘটিত হয়। যথা-(১) আয়ুক্ষয়, (২) কর্মক্ষয়, (৩) আয়ু-কর্ম উভয় ক্ষয় এবং (৪) উপক্ষেদ মৃত্যু। সত্ত্ব যে ভূমিতে অবস্থান করে সেই ভূমির সন্ত্রদের দীর্ঘতম আয়ুর পরে মৃত্যুকে আয়ৃক্ষয়ে মৃত্যু বলা হয়। সন্ত্ব সে কর্মপ্রভাবে জন্ম গ্রহণ করেছে, সেই কর্ম প্রদন্ত শক্তির হ্রাস প্রাপ্ত হলে সত্ত্বের দেহান্তর হয়। উহাকে কর্মক্ষয়ে মৃত্যু বলে। আয়ু ও কর্ম উভয় ক্ষয়ে অপরিণত বয়সে মৃত্যুকে উভয় ক্ষয়ে মৃত্যু বলা হয়। আয়ু ও কর্ম উভয়ের শক্তি বিদ্যমান থাকা সত্ত্বে কোন বিরুদ্ধ শক্তির প্রভাবে মৃত্যু হলে উপচ্ছেদক কর্ম মৃত্যু বলা হয়। আট প্রকারের উপচ্ছেদক মৃত্যু হয়। যথা-(১) বাত, (২) পিন্ত, (৩) শ্লেমাজনিত ব্যাধি, (৪) সন্নিপাত জনিত ব্যাধি (৫) বহিঃপ্রকৃতি হতে উৎপন্ন বিপন্তি (ভূকম্প, বজ্ঞ, বড়, বৃষ্টি যানভঙ্গ প্রভৃতি), (৬) বিষম পরিহারজা র্অথাৎ বিপরীত ভাবে অনুষ্ঠিত দ্রব্যাদি ব্যবহার (৭) আকন্মিক আক্রমণ ও (৮) কর্ম বিপাক অর্থাৎ উৎপীড়ক ও উপঘাত কর্ম প্রভাবে উৎপন্ন ব্যাধি।

# **ভূণতত্ত্ব**

এখন আমরা সত্ত্বে দেহ প্রাপ্তি বা রূপের গঠন সম্বন্ধে আলোকপাত করবো। সংযুক্ত নিকায়ের যক্ষসংযুক্তে উল্লেখ আছে যে, এক সময়ে ভগবান রাজগৃহে ইন্দ্রকৃট পর্বতে অবস্থান করতে ছিলেন। তখন যক্ষ ইন্দ্রক ভগবানের নিকট উপস্থিত হয়ে তাকে গাধার বলেছিলেন।

"বৃদ্ধশণ রূপ ও ভৌতিক দেহকে জীব বলে বলেন না। এই সন্ত্ব কিভাবে এই শরীর লাভ করে? কোথা হতে তার অস্থি, যকৃৎ, পিন্ত, ইত্যাদি আসে? এই সন্ত্ব কিভাবে মাতৃ গর্ভে লগ্ন হয়?" বৃদ্ধ বল্লেন-"প্রথমে কলল বলে কথিত পদার্থ হয়। কলল থেকে অর্বৃদ বলে কথিত পদার্থ হয়। এই অর্বৃদ হতে পেশী জন্মে। পেশী থেকে ঘণ বলে মাংস পিভ উৎপন্ন হয়। ঘণ হতে প্রশাখা বা হস্ত পদাদি অঙ্গ প্রত্যঙ্গ এবং কেশ নখ লোম উৎপন্ন হয়। সত্ত্বের মাতা অনুপান ভোজন যাহা কিছু গ্রহণ করে, মাতৃগর্ভস্থ সন্ত্ব তাতে তথায় জীবন যাপন করে।" এখানে আমাদের জেনে রাখা উচিত সে সন্ত্বের মাতৃগর্ভে প্রবেশের জন্য তিন বিষয়ের প্রয়োজন। যথা- (১) মাতাকে ঋতুমতী হতে হবে, (২) পিতামাতার সংযোগ হতে হবে ও (৩) গান্ধবের উপস্থিতি থাকতে হবে। তাতেই কললের সৃষ্টি হবে।

উপরিউক্ত বিষয় সংযুক্ত নিকায় গ্রন্থ ছাড়া বৌদ্ধ সাহিত্যের নির্দেশ, বিশুদ্ধমার্গ এবং সংযুক্ত। নিকায়ের অট্ঠকথায় ভূণতত্ত্ব সম্বন্ধে বিস্তারিত আলোচনা আছে। এখানে সংযুক্ত-নিকায়ের অর্থ কথায় বর্ণিত ভূণতত্ত্বের প্রত্যেক স্তরের সময় আলোকপাত করা হচ্ছে। পিতার শুক্র ও মাতা ডিম্বকোষের সংযোগের ফলে গান্বব উপস্থিত হলে অনাবিল তিল, তৈলের আকারে 'কলল'-এর সৃষ্টি হয়। এই কলল মাতৃগর্ভে এক সপ্তাহ অবস্থান করে। বিতীয় সপ্তাহে পরিপক্ক হয়ে মৎস্য ধৌত জলের আকারে অর্বুদে পরিণত হয়। এখানে কায়বিজ্ঞান নামক পুত্তক হতে একগাথার উদ্ধৃতি দিছি-

काग्रविष्णाम - पृश्यं निर्फ्य ।

৮। नाजिङ्गा राष्ट्र সামগ্রি মস্কুদা দিমন্ত মাযতি,

অবিজ্ঞানে হেডুমিহ তথা তথেব নস্সতি ।'ু

বহার্বার । কর্মক্রেশাদি হেত্র উপকারিতায় অর্বুদ আকারে পরিণত হয় বটে, কিন্তু সেই সময়ে হেতু বিদ্যামান না থাকলে কলল অর্বুদাদি অবস্থাতেই বিনষ্ট হয়ে থাকে।

অর্বুদ **অবস্থান এক সঙাহ অভি**ক্রম করে উহা তরল সীসার ন্যায় ঈষৎ ঘর্নীভূত হয়ে পেশীতে পরিণত হয়। পেশী দেখতে এক টুকরা কাপড়ে আবদ্ধ মরিচের ঝোলের ন্যায় ঈষৎ রক্তবর্ণ। পেশী চত্ত্বর্ধ সন্তাহে গাঢ় রক্তবর্ণ কুক্কটের ডিম্বের আকারে ধারণ করে সে অবস্থান্তর প্রাপ্ত হয়, উহাক্ষে যণ বলে। কোন কোন গ্রন্থে ঘণ হতে 'পসাখ' অবস্থার উল্লেখ আছে। সংযুক্ত নিকায় অর্থকথায় ও কায়বিজ্ঞান গ্রন্থে ঘণ হতে হস্তপদ চতুষ্টয় ও মন্তক এই পঞ্চ অঙ্গ উৎপত্তির জন্য বর্ধিতাকারে মাংস বের হয়ে পাঁচ পীড়ক (পিলকা) উৎপন্ন হয় বলে উল্লেখ আছে। সংযুক্ত নিকায় অর্থ কথায় আরও উল্লেখ আছে য়ে সন্ত্ব মাতৃগর্তে ১৫৪দিন অতিক্রম করে পূর্ণাঙ্গ রূপ প্রাপ্ত হয়। মাতৃগর্তে সন্ত্বের নাভি হতে উৎপল ডাঁটার ন্যায় ছিদ্রযুক্ত নাড়ী মাতার উদর (জরায়) পটলের সাথে একবদ্ধ হয়ে থাকে। তার মাতা যে অনুপানাদি পানভোজন করে, সে উক্ত ভুক্ত দ্রব্যের রস মাতার উদর সম্বন্ধ যুক্ত নাড়ী দিয়ে আহরণ করে কুক্ষিগত সন্ত্ব বহুকাল জীবিত থাকে। সেই গর্ভস্থ সন্তান কর্মজ বায়ু দ্বারা স্থিত স্থানে হতে পরিবর্তিত হয়ে প্রপাতরূপ যোনিমার্গে উর্দ্ধপাদ ও অধ্যোশির হয়ে পতিত হয়ে থাকে। কর্মজ বায়ুর দ্বারা গর্ভজ সন্তান যোনিমার্গে উপরিউক্ত অবস্থায় ভূমিষ্ঠ হয়ে থাকে।

মাতৃগর্ভে অবস্থান কালে প্রসাদ ইন্দ্রিয় ও ভাবেন্দ্রিয় পরিপূর্ণ হয়ে ব্রী পুরুষ লক্ষণ পরিক্ষুন্ট হয়। কারণ ভাব, লিঙ্গ, নিমিন্ত, কৃত্য ও আচরণ প্রভৃতি দ্বারা স্ত্রী পুরুষের পার্থক্য নির্ধারিত হয়। তখন শরীরের দীর্ঘকালের জীর্ণ অসার বৃক্ষে বহু ছিদ্র হওয়ার ন্যায় সতত দৈহিক অন্তচি প্রবাহিত হবার জন্য নয় দরজা উৎপন্ন হয়।

বৌদ্ধ সাহিত্যে কর্মস্থান নির্দেশে সত্ত্বের মৃত্যুর পর মৃত দেহের দশ প্রকার অশুভ পরিবর্তনের কথা উল্লেখ আছেঃ (১) উদ্ধুমাতকং-ফূলে যাওয়া, (২) বিনীলকং-মাংস বহুলস্থানে শ্বেতবর্ণ এবং শরীরের অন্যান্য স্থানে নীলবর্ণ, (৩) বিপুববকং-নয়য়ার দিয়ে পূঁজ ও রস বের হয়ে দুর্গদ্ধযুক্ত হওয়া, (৪) বিচ্ছিদকং- মৃতদেহ দ্বিধা বিভক্ত হয়ে যাওয়া, (৫) বিক্খাযিতকং-মৃতদেহ ক্ষতবিক্ষত হওয়া, (৬) বিক্খিত্তকং- নানা দিকে দেহের মাংস বিক্ষিপ্ত হওয়া, (৭) হতবিকখিত্তকং- ছিন্নি-বিচ্ছিন্ন মৃতদেহ। (৮) লোহিতকং-রক্ত য়ারা স্রাবিত মৃতদেহ (৯) পুলবকং-পোকা য়ারা পরিক্ষিপ্ত মৃহদেহ (১০) অটঠিকং-কংকার সার মৃতদেহ। এখন আমরা আমাদের মূল বিষয় বৌদ্ধ সাহিত্যে চিকিৎসা ব্যবস্থা 'আলোচনার সূত্রপাত করবো। আমরা এখানে সর্বপ্রথম সংযুক্ত নিকায় (পঞ্চখক্ত) হতে 'গিরিমানক সূত্র' উল্লেখ করতেছি।-

# গিটিমালক সূত্র

১। এবং মে সুতং—একং সময়ং ভগবা সাবখিয়ং বিহরতি জেতবনে অনাথপিভিসস আরামে। তেন খো পন সময়েন আয়স্মা গিরিমানন্দো আবাধিকো হোতি দুক্খিতো বালৃহ গিলানো; অথ খো আয়স্মা আনন্দো, যেন ভগবা তেনুপসঙ্কমি। উপসঙ্কমিত্বা ভগবস্তং অভিবাদেত্ত্বা একমন্তং নিসীদি। একমন্তা নিসিরো খো আয়স্মা আনন্দো ভগবস্তং এতদবোচ— ২ । আয়স্মা ভন্তে গিরিমানন্দো আবাধিকো
দুক্ষিতো বালৃহগিলানো, সাধুভন্তো ভগবা
যেনায়স্মা গিরিমানন্দো তেনুসঙ্কনতু
অনুকস্পং উপাদায়াতি । সচে খো তৃং আনদ্দ!
গিরিমানন্দস্স ভিক্খুনো উপসঙ্কামিত্বা দস সঞ্ঞা
ভাসেয্যাসি, ঠানং খো পনেতং বিজ্ঞতি যং
গিরিমানন্দসস ভিক্খুনো দসসঞ্ঞা সূত্বা
সো আবাধো ঠানসো পটিপ্পস্স স্তেয্য ।
৩ । কতমে দস? অনিচ্চসঞ্ঞা, অনন্ত সঞ্চঞা,
অসুভসঞ্ঞা, আদীনবসঞ্ঞা, পহাণসঞ্চঞা,
বিরাগ সঞ্জা নিরোধ সঞ্জা, সকলোকে
অনভিরতি সঞ্জা, সবসঙ্খারেসু অনিচ্চসঞ্জা
আনাপাণ সতীতি।

৪।কতমাচানন্দ! অনিচ্চসঞঞা ? ইধানন্দ ভিকশ্ব অরঞঞগতো বা রুক্খমূলগতো বা সুঞ্জঞাগারগতো বা ইতি পটিসংচিক্খতি; রূপং অনিচ্চং, বেদনা অনিচ্চা, সঞঞা অনিচ্চা, সংখারা অনিচ্চা, বিঞ্ঞানং অনিচ্চন্তি।ইতি ইমেসু পঞ্চসুপাদন কখন্ধেসু অনিচ্চানুপস্সী বিহরতি, অয়ং বুচ্চতানন্দ! অনিচ্চসঞঞা । ে। কতমাচানন্দ! অনন্তসঞ্ঞা? ইধানন্দ! ভিকখু অরঞঞগতো বা রুকখমুলগতো বা সুঞ্জঞাগারগতো বা, ইতি পটিসংচিক্খতি-চকখুং অনত্তা, রূপং অনত্তা, সোতং অনত্তা, সদ্দা অনত্তা, ঘাণং অনন্তা, গন্ধা অনন্তা, জিহ্বা অনন্তা, রসা অনন্তা, কায়ো অনন্তা, ফোটঠব্বা অনন্তা, মনো অনন্তা, ধশ্বা অনন্তাতি। ইতি ইমেসু ছসু অজ্বান্তিক বাহিরেখু আয়তনেসু অনত্তানুপস্সী বিহরতি, অয়ং বুচ্চতানন্দ! অনত্ত সঞ্চঞা । ৬।কতমাচানন্দ! অসুভসঞ্ঞা? ইধানন্দ ভিকশ্ব ইমমেব কায়ং উদ্ধং পাদতলা, অধো কেসমত্মকো, তচপরিয়ন্তং পুরং নানপ্পকারসস্ অসুচিনো পচ্চবেক্খতি। অখি ইমস্মিং কায়ে— কেসা, লোমা, নখা, দম্ভা, তচো; মংসং, নহারু, অটঠি, অটঠিমিঞ্জা, বক্কং, হদয়ং, যকনং,

किलामकः, भिश्कः भभ्कामः, অसः, अस्टः । উদরিয়ং করীসং পিত্তং, সেমহং, পুবেবা, লোহিতং, সেদো, মেদো, অসুসু, বসা, খেলো সিঙঘানিকা, লসিকা, মুত্তন্তি। ইতি ইমস্মিং কায়ে অসুভা নুপস্সী বিহরতি, অয়ং বুচ্চতানন্দ! অসুভ সঞ্ঞা । ৭। কতমাচানন্দ ! আদীনব সঞ্ঞা? ইধানন্দ ভিকখু অরঞ্ঞগতো বা রুকখমূলগতো বা সুঞঞাগারগতো বা; ইতি পটিসংচিক্খতি বহুদুকখো খো অয়ং কায়ো, বহু আদীনবো ইতি ইমস্মিং কায়ে বিবিধা আবাধা উপ্লজন্তি। সেয়াথীদং – চক্খুরোগো, সোতরোগো, घानतारमा, जिङ्का तारमा, काग्रतारमा, त्रीत तारमा, করু রোগো, মুখরোগো, দম্ভরোগো, কাসো, সাসো, পিণাসো, ডহো, জরো, কুচ্ছিরোগো, मूष्टा, পक्थमिका, भृला, विभृष्टिका, कूर्वेर्ठः, গডো, কিলাসো, সোসো, অপমারো, দদু, कडु, कष्टु, द्रथमा, विष्ठष्टिका, लाटिष्ठ পिखः, মধুমহো, অংসা, পিলৃহকা, ভগন্দল্হা, পিত্ত-সমুট্ঠনা আবাধা, সেমহসমুটঠানা আবাধা, বাতসমুটঠানা আবাধা, সন্লিপাতিকা আবাধা, উত্বপরিনামজা আবাধা, বিষমপরিহারজা আবাধা, ওপক্কমিকা আবাধা, কন্মবিপাকজা আবাধা, সীতং, উণ্হং, জিঘচ্ছা, পিপাসা, উচ্চারো, পসসাবো'তি। ইতি ইস্মিং কায়ে আদীনবানু পস্সী বিহরতি । অয়ং বুচচতানন্দ । আদীনবসঞ্ঞা । ৮।কতমাচান্দ। পহাণসঞ্ঞা? ইথানন্দ ভিকখু উপ্পনং কামবিতক্কং নাধিবাসেতি পজহতি; বিনোদেতি ব্যম্ভিকরোতি অনভাবং গমেতি: উপ্পন্নং ব্যাপাদঠিতক্কং নাধিবাসেতি পজহতি: বিনোদেতি ব্যম্ভি করোতি অনভাবং গমেতি । উপ্পন্নং বিহিংসা বিভক্কং নাধিবাসেতি পজহতি. বিনোদেতি ব্যম্ভি করোতিঅনভাবং গমেতি, উপ্পন্নপন্নে পাপকে অকুসলে ধম্মে নাধিবাসেতি পজহতি: বিনোদেতি ব্যম্ভিকরোতি অনভাবং গমেতি; অয়ং

বুচ্চতানন্দ! পহাণসঞ্ঞা।

৯। কতমাচানন্দ! বিরাগ সঞ্জঞা? ইধানন্দ ভিক্খু অরঞ্জগ্রতো বা রুক্খমূলগতো বা সুঞ্জগ্রাগার গতো বা, ইতি পটিসংচিকখতি। এতং সম্ভং এতং পণীতং यिनः সব্ব সংখার সমথো । সবব পধিপটি নিসসগগো তণহকখয়ো বিরাগো নিব্বানন্তি, অয়ং বৃচ্চতানন্দ! বিরাগসঞঞা। ১০।কতমাচানন্দ! নিরোধ সঞ্ঞা? ইধানন্দ! ভিকশ্ব অরঞ্ঞ গতো বা রুকখমূলগতো বা সুঞ্জঞাগারগতো বা ইতি পটিসং চিক্খতি— এতং সম্ভং এতং পণীতং য়দিদং সব্বসঙ্খায় সমথো: সববু পধিপটি নিস্সগগো তন্হকখয়ো नित्राथनिकानिष्ठ । अग्नः वृष्ठजानमः! नित्राथ प्रक्था । ১১। কতমাচানন্দ! সববলোকে অনভিরতি সঞঞা १ ইধানৰু! ভিক্খুয়ে লোকে উপায়ুপাদানা চেতসো, অধিট্ঠানাভিনিবে সানুসয়া, তে পজহন্তো वित्रमिक न উপाদिয়জো । অয়ং বুচ্চতানनः! সব্বলোকে অনভিরতিসঞ্জঞা । ১২। কতমাচানন্দ! সব্ব সঙ্কখারেসু অনিচ্চসঞ্ঞা? ইধানন্দ! ভিকশ্ব সব্ব সঙখারোহি অট্টিয়তি হারয়তি জিওচ্ছতি। অয়ং বৃচ্চতানন্দ। সব্ধ 🛽 দঙখারেসু অনিচ্চ সঞ্ঞা । ১৩।ক্তমাচানন্দ! আনাপাণস্তি ৽ ইথানন্দ! ভিকখু অরঞ্ঞগতো বা রুক্খসূলগতোবা সুঞ্ঞাগার গতো বা নিসীদতি পল্লঙ্কং আভূজিত্বা; উজুং <u> নায়ং পণিধায় পরিমুখং সতিং উপটঠ পেক্তা</u>— সা সতোব অস্সসতি সতোপস্সতি । দীঘং া অসুসসন্তো দীঘং অসুসসামী'তি পজানতি. ীঘং বা পস্সসন্তো দীঘং পস্সসামী'তি জানতি । রস্সং বা অস্সসজো রস্সং অসস ামীতি পজানাতি। রসসং পসসসম্ভো রসসং স্সসামী'তি পজানাতি। সব্ধকায় পটিসংবেদী স্সসিসসামী'ভি সিক্খতি, সব্বকায় পটিসংবদী. স্সসি সামী'তি সিকখতি; পসসম্ভয়ং ব্রিয়সঙ্খারং অস্সসিস্সাসী তি সিকখতি **न्**मखयः

কায়সঙ্খারংপসসসি সামী'তি সিকখতি। পীতি পটিসংবেদী অপসসসিসসামী তি সিকখতি। পীতি পটিসংবেদী পসসি সসামী তি সিকখতি। সুখ পটিসংবেদী অসসসিসসামী'তি সিকখতি: সুখপটি সংবেদী পসসি সসামী'তি সিকখিত. চিত্ত সঙ্খার পটিসংবেদী অসসসিসসামী'তি সিকখতি, চিত্তসঙ্খার পটিসংবেদী পসস সিসামীতি সিকখতি । পসসম্ভয়ং চিত্তসঙ্খারং অসসসিসামী'তি সিকখতি, পসসম্ভয়ং চিত্তসঙ্খারং পসসসি সসামী'তি সিকখতি। চিত্তপটি সংবেদী অসসসি সসমাসী'তি সিক্খতি, চিত্ত পটি সংবেদী পস্সসিস্সামী'তি সিকখতি । অভিপ্লমোদয়ং চিত্তং অসসসি সসামীতি সিক্খতি অভিপ্লমোদয়ং চিত্তং পসসসিসসামী'তি সিকখতি । সমাদহং চিত্তং অসসসি সামীতি সিকখতি, সমাদহং চিত্তংপসসাসী সামীতি সিকখতি। বিমোচয়ং চিত্তং অসসসিসসামী'তি সিকখতি বিমোচয়ং চিত্তং পসসামিসসামী তৈ সিকখতি । অনিচ্চানুপসসী অসসাসসামী'তি সিকখতি, অনিচ্চা নূপসসসী পসসসিসসামী'তি। সিক্খতি । বিরাগানুস্সী অস্সসি স্সামী'তি সিকখতি, বিরাগা নুপস্সী পস্সসি স্সামী'তি সিক্খতি। নিরোধানুপসসী অসসসি সসামী'তি সিক্খতি, নিরোধনুপসসী পস্সসি স্সামী'তি সিকখতি । পটিনিসস গগানুপসসী অসসাসি সসামী'তি সিক্খতি, পটিনিসসগগা নুপসসী পসসখিসখামীতি সিকখতি। অয়ং বুচ্চতানন্দ! আনাপান সতি।

১৪। সচে খো তুং আনন্দ! গিরিমানন্দস্স
ভিকখুনো উপসন্ধামিত্বা ইমা দস সঞ্ঞা ভাসেয্যাসি, ঠানং যো পনেতং বিজ্ঞতি. যং গিরিমানন্দ স্স ভিকখুনো ইমা দসসঞ্ঞা সূত্বা সে আবাধো ঠানসো পটিপ্লসসম্ভেয়্যাতি। ১৫। অথ খো আযুস্মা আনন্দো, ভগবতো সন্তিকে ইমা দসসঞ্ঞা উগ্গহেত্বা যেনায়স্মা গিরিমানন্দো তেনু পসঙ্কামি, উপসঙ্কামিত্বা আয়স্মতো গিরিমানন্দস্স ইমাদসসঞ্ঞা অভাসি, অথ খো আয়স্মাতো গিরিমানন্দস্স ইমা দসসঞ্ঞা সূত্বা সো আবাধো ঠানসো পাটিপ্পসসন্তি। বৃট্ঠাহি চায়স্মা গিরিমানন্দো তমহা আবাধা, তথা পহীনো চ পনায়স্মতো গিরিমানন্দস্য সো আবাধা অহোসি।

বন্ধানুবাদ: (১) আমি এরপ শুনেছি-এক সময় ভগবান শ্রাবস্তীতে অনাথপিভিদের আরামে জেতবনে অবস্থান করতেছিলেন। সে সময় আযুদ্মান গিরিমানন্দ অসুস্থ হয়ে পড়েছিলেন; তিনি ভীষণ পীড়াদায়ক ক্ষত রোগে আক্রান্ত হয়েছিলেন। তখন আয়ুদ্মান আনন্দ সেখানে ভগবান ছিলেন, সেখানে উপস্থিত হয়েছিলেন। ভগবানের নিকট উপনীত হয়ে তিনি ভগবানকে অভিনন্দন করে এক পার্শ্বে উপবেশন করেলেন। এক পার্শ্বে উপবেশন করে তিনি ভগবানকে বল্লেন-

- (২) 'ভান্তে, আয়ুমান গিরিমানন্দ অসুস্থ হয়ে পড়েছেন। তিনি ভীষণ পীড়াদায়ক ক্ষতরোগে আক্রান্ত হয়েছেন। ভান্তে, ভগবান অনুকম্পাবশতঃ আয়ুমান গিরিমানন্দকে দর্শন করলে ভাল হয়।" ভগবান বল্লেন-"আনন্দ, যদি তুমি আয়ুমান গিরিমানন্দের নিকট যাও এবং তাকে দশসংজ্ঞা পাঠ করে শুনাও, এই দশসংজ্ঞা গিরিমানন্দ শ্রবণ করার সঙ্গে সঙ্গে তার রোগ উপশম হবার হেতু আছে।"
- (৩) দশ সংজ্ঞা কি কি? যথা-অনিত্য সংজ্ঞা, অনাত্মসংজ্ঞা, অণ্ডভসংজ্ঞা, আদীনব সংজ্ঞা, পরিহার বা বর্জন সংজ্ঞা, বিরাগসংজ্ঞা, নিরোধ সংজ্ঞা, সর্বলোক অনভিরতি সংজ্ঞা, সর্ব সংশ্কারে অনিত্যসংজ্ঞা এবং আনাপানস্থৃতি সংজ্ঞা।
- (৪) আনন্দ, অনিত্য সংজ্ঞা কি? আনন্দ, এখানে ভিক্ষু অরণ্যে, বৃক্ষ মূলে অথবা শূন্যাগারে গিয়ে এইরূপ ধ্যানে মগ্ন হয়-'রূপঅনিত্য, বেদনা অনিত্য, সংজ্ঞা অনিত্য, সংক্ষার অনিত্য ও বিজ্ঞান অনিত্য।' এইভাবে পঞ্চোপাদানক্ষন্ধ অনিত্য ধ্যানে রত থাকেন। আনন্দ, ইহাকে অনিত্য সংজ্ঞা বলা হয়।
- (৫) আনন্দ, অনাত্ম সংজ্ঞা কি? আনন্দ, এখানে ভিক্ষু অরণ্যে বৃক্ষমূলে অথবা শূন্যাগারে গিয়ে এইরূপে ধ্যানে মগ্ন থাকেন। চক্ষু অনাত্মা, রূপ অনাত্মা, শ্রোত্ অনাত্মা, শব্দ অনাত্মা, ঘ্রাণ অনাত্মা, গন্ধ অনাত্মা, জিহ্বা অনাত্মা, রস অনাত্মা, কায় অনাত্মা, ক্রার্থা অনাত্মা, মন অনাত্মা, ধর্ম অনাত্মা"। এইভাবে তিনি ছয় বাহ্যিক ও ছয় আভ্যন্তরীণ আয়তন অনাত্মা ধ্যানে রত থাকেন। আনন্দ, উহাকে অনাত্ম সংজ্ঞা বলা হয়।
- (৬) আনন্দ, অশুভ সংজ্ঞা কি? আনন্দ এখানে ভিক্ষু এই দেহে পায়ের তলা হতে কর্মে মাথার কেশ পর্যন্ত নিম্নে চর্মধারা আবরিত দেহে নানা প্রকার অশুচি দ্রব্য পর্যবেক্ষণ বরন। এই দেহে আছে-কেশ, লোম, নখ, দন্ত, ত্বক, মাংস, পেশীতন্ত্ব, অস্থি, স্থিমজ্জা, বক্ক, হৃদয়, যকৃৎ, ক্লোম, প্লীহা, ফুসফুস, অন্ত্র, অন্ত্রণ, উদর্য, করীষ, পিত্ত,

শ্লেষা, পূঁচ, রক্ত, শ্বেদ, মেদ, অশ্রুদ, বসা, থু থু, সিখ্বনী, লসিকা, মূত্র।' এইরূপে তিনি কায়ে অশুভধ্যানে মগ্ল থাকেন। আনন্দ, ইহাকে অশুভ সংজ্ঞা বলা হয়।

- (৭) আনন্দ, আদীনব সংজ্ঞা কি? আনন্দ, ভিক্ষু অরণ্যে, বৃক্ষমূলে অথবা শূন্যাগারে গিয়ে এইভাবে ধ্যানে মগ্ন থাকেন-এই দেহে অনেক দুঃখ আছে, অনেক আদীনব বা উপদ্রব আছে। এই দেহে বিবিধ প্রকার রোগের উৎপত্তি হতে পারে। যথা-চক্ষুরোগ, শ্রোত্ররোগ, ঘ্রাণরোগ, জিহ্বা রোগ, কায় রোগ, শির রোগ, কর্ণ রোগ, মুখ রোগ, দন্তরোগ, কাশ, শ্বাস বা হাঁপানী, পিনাস বা সর্দি, দাহ, জরা, পেটের রোগ, মুর্ছা, আমাশ্র, সূল, কলেরা, কুষ্ঠ, ফোঁড়া বা গভ, কিলাস বা একজিমা, যক্ষা, অপমারো বা মৃগীরোগ, দাদ, কন্ধু বা চুলকানি, কল্কু বাখোস পাঁচড়া, রখসা বা চর্মরোগ, বিতল্কিকা বা খোস, পান্ধুরোগ, বহুমূত্র, অর্থা, বিষফেঁট্রো, ভগন্দর, পিন্তরোগ, শ্রোজনিত রোগ, বাতব্যাধি, বায়ু জাত রোগ, শারীরিক রস জাতরোগ, সন্নিপাতিক রোগ, খতু পরিবর্তনের রোগ, শরীরের অতিরিক্ত চাপের ফলে উৎপন্ন রোগ, কর্ম বিপাক রোগ, শীত-উষ্ণ-ক্ষুধা-পিপাসা-মল-মুত্র জনিত রোগ। এইভাবে তিনি এই দেহে আদীনব ধ্যানে মগ্ন থাকেন। আনন্দ, উহাকে আদীনব সংজ্ঞা বলা হয়।
- (৮) আনন্দ, পরিহার বা বর্জন সংজ্ঞা কি? আনন্দ, এখানে ভিন্দু উৎপন্ন কামবিতর্ক গ্রহণ না করে, বরং উহাকে বর্জন করেন, সংযত করেন, উহার অন্ত সাধন করেন এবং যাহাতে পুনরুৎপন্ন হতে না পারে তাতে সচেষ্ট হন। উৎপন্ন ব্যাপাদ বিতর্ক--উৎপন্ন বিহিংসাবিতর্ক-সময়ে উৎপন্ন পাপ---সচেষ্ট হন। আনন্দ, ইহাকে পরিহার সংজ্ঞা বলা হয়।
- (৯) আনন্দ, বিরাগসংজ্ঞা কি? আনন্দ, ভিন্ধু অরণ্যে, বৃক্ষমূলে অথবা শূন্যাগারে গিয়ে এইরূপ ধ্যানে মগু থাকেন-ইহা যথার্থ, ইহা প্রণীত যদ্ধারা সকল সংন্ধার সমাহিত হয়। সকল উপধি পরিবর্জিত হয়, তৃষ্ণাক্ষয় হয়, বিরাগ হয়, নির্বান পথ সুগম হয়। আনন্দ ইহাকে বিরাগ সংজ্ঞা বলা হয়।
- ১০। আনন্দ, নিরোধ সংজ্ঞা কি? আনন্দ, এখানে ভিক্ষু অরণ্যে, বৃক্ষমূপে অথবা শূন্যাগারে গিয়ে এইভাবে ধ্যানমগ্ন হয়--ইহাই যথার্থ, ইহাই প্রণীত যদ্বারা সকল সংক্ষার সমাহিত, সকল উপধি পরিবর্জিত হয়, তৃষ্ণাক্ষয় হয়, বিরাগ হয় এবং নির্বান পথ সুগম হয়, আনন্দ ইহাকে নিরোধ সংজ্ঞা বলা হয়।
  - ১১। আনন্দ, সর্বলোকে অনভিরতি সংজ্ঞা কি?

আনন্দ, এখানে ভিক্ষু জগতে চেতনার সকল উপাদান এবং অনুশয় অধিষ্ঠান অভিনিবেশ করেন না, বরং পরিবর্জন করে উহাতের প্রতি আসক্ত হন না। আনন্দ ইহাকে সর্ব লোকে অনভিরতি সংজ্ঞা বলে। ১২। আনন্দ, সকল সংস্কারে অনিত্যসংজ্ঞা কি? আনন্দ, এখানে ভিক্ষু সকল সংস্কারে প্রতি বিরক্তি হন, লক্ষ্ণিত হন এবং ঘৃণাবোধ করেন। আনন্দ, ইহাকে সকল সংস্কারে অনিত্য সংজ্ঞা বলা হয়।

১৩। আনন্দ, আনাপনস্থৃতি সংজ্ঞা কি? আনন্দ, এখানে ভিক্ষু অরণ্যে, বৃক্ষমূলে, শূন্যাগারে গিয়ে পযদ্ধ আভূজন করে উপবেশন করেন। তার দেহ ঋজুভাবে স্থাপন করে কর্মস্থান বা স্মৃতি অভিমুখে মনোযোগ দিয়ে থাকেন। তিনি স্থৃতিমান হয়ে আশ্বাস গ্রহণ করেন এবং স্মৃতিমান হয়ে প্রশ্বাস ত্যাগ করেন। দীর্ঘ আশ্বাস গ্রহণ করেলে দীর্ঘ আশ্বাস গ্রহণ করেতেছেন বলে জানেন এবং দীর্ঘ আশ্বাস গ্রহণ করেন। দীর্ঘ প্রশ্বাস ত্যাগ করেলে দীর্ঘ প্রশ্বাস ত্যাগ করেলে বলে জানেন এবং দীর্ঘ প্রশ্বাস ত্যাগ করেন। ব্রস্থ আশ্বাস গ্রহণ করেলে ব্রস্থ আশ্বাস গ্রহণ করেতেছেন বলে জানেন এবং শ্রস্থ আশ্বাস গ্রহণ করেন। ব্রস্থ শ্বাস ত্যাগ করলে ব্রস্থপ্রশ্বাস ত্যাগ করতেছেন বলে জানেন এবং ব্রস্থ প্রশ্বাস ত্যাগ করেন। তিনি ছন্দ বশে মনে করেন আমি আমার সব কায়মনে আশ্বাস, অনুভব করে আশ্বাস গ্রহণ করব এবং আমার সর্বকায় মধ্যে প্রশ্বাস অনুভব করে প্রশ্বাস ত্যাগ করবেন। করের সমাহিত করে আশ্বাস গ্রহণ করেন এবং কায়সংস্কারকে সমাহিত করে প্রশ্বাস ত্যাগ করবেন।

তিনি ছন্দ বশে মনে করেন-প্রীতি বশে আমি আশ্বাস প্রশ্বাস গ্রহণ ও ত্যাগ করব। সুখবশে আমি আশ্বাস প্রশ্বাস গ্রহণ এবং ত্যাগ করব। চিত্তের সংস্কার বশে আমি আশ্বাস প্রশ্বাস গ্রহণ ও ত্যাগ করব। চিত্ত সমাহিত বশে আমি আশ্বাস প্রশ্বাস গ্রহণ ও ত্যাগ করব।

্তিনি ছন্দ বশে মনে করেন আমার চিন্ত অভিপ্রমোত্ত করে আমি আশ্বাস প্রশ্বাস গ্রহণ ও ত্যাগ করব। চিন্ত প্রশান্ত করে আমি আশ্বাস প্রশ্বাস গ্রহণ ও ত্যাগ করব।

তিনি ছন্দ বশে মনে করেন-চিন্তকে অনিত্য ভাবনায়--বিরাগ বশে--নিরোধ বশে--পরিহার বশে--গ্রহণ ও ত্যাগ করেন i

আনন্দ, ইতাকে আনাপানস্মৃতি সংজ্ঞা বলে।

১৪। আনন্দ, এখন তুমি যদি আয়ুমান গিরিমানন্দের নিকট উপস্থিত হয়ে এইদশ সংজ্ঞা তাকে আবৃত্তি করে শুনতে পার, এই দশ সংজ্ঞা শুনার সঙ্গে গিরিমানন্দের রোগ উপশম হবার হেতু আছে।

১৫। অতপর আনন্দ ভগবানের নিকট এই দশ সংজ্ঞা শিক্ষা করে আয়ুত্মান গিরিমানন্দের নিকট উপনীত হলেন। উপনীত হয়ে আয়ুত্মান গিরিমানন্দকে দশ সংজ্ঞা ব্যক্ত করেন। তখন আয়ুত্মান গিরিমানন্দ এই দশ সংজ্ঞা প্রবণ করে তৎক্ষাণাৎ আরোগ্য লাভ করেন। তিনি সৃস্থ হয়ে উঠে বসলেন। এইভাবে আয়ুমান গিরিমানন্দের রোগ তিরোহিত হয়েছিল।

উপরিউক্ত সুত্ত আমরা বৌদ্ধ সাহিত্যে আলোচিত আমাদের শরীর ও শরীরের রোগসমূহ সহ আধ্যাত্মিক রোগ উপশমের একটা প্রামান্য ভিত্তি হিসাবে ধারণা করতে পারি। এখন আমরা বিনয় পিটকের মহাবর্গ, চুল্লবর্গ, অঙ্গুত্তর নিকায়, সংযুক্ত নিকায়, নিদ্দেস, মিলিন্দ প্রশ্ন প্রভৃতি প্রস্থ হতে রোগের নিদান সম্বন্ধে আলোচনার সূত্রপাত করবো। রোগের কারণ সমূহ আমরা নিম্ন লিখিত ভাবে লিপিবদ্ধ করতে পারি।

- ১। পিত্ত
- ২। শ্লেষা
- ৩। বায়ু

- 4.
- ৪। শারীরিক তরল পদার্থের সংমিশ্রন বা সন্নি বাতিকরোগ
- ে। ঋতু পরিবর্তন
- ৬। শরীরে অতিরিক্ত চাপের ফল
- ৭। শরীরের কোন অঙ্গের সংকোচন
- ৮। কর্মের বিপাক।

ধাতুবশে আমরা যদি রোগের কারণ চিহ্নিত করতে যাই, আমরা মানবদেহে ৪২ প্রকার অভচি দ্রব্য চিহ্নিত করতে পারি। যথা-পৃথিবী-২০, আপ-১২, তেজ-৪ এবং বায়ু-৬=সর্বমোট ৪২। শরীরে ৩২ প্রকার অভচি দ্রব্যের মধ্যে কেশ, লোম, নখ, দস্ত, ত্বক, মাংস, পেশীতস্তু, হাড়, হাড়ের মজ্জা, বক্ক, হ্রদয়, যকৃৎ, ক্লোম, প্রীহা, ফুসফুস, অয়, অয়্রন্থণ, উদর, করীষ, মন্তিক্ষ প্রভৃতি ২০ পৃথিবী ধাতু। পিত্ত, শ্রেমা, পূঁজ, রক্ত, স্বেদ, মেদ, অশ্রুক বসা, থূথু, সিখনি, লসিকা, মুত্র প্রভৃতি ১২ অভবি দ্রব্য আপধাতু। শরীরের তেজ ধাতু প্রভাব চার প্রকার পরিলক্ষিত হয়। যথা- ১। সন্তাপ, (২) জীর্ণ (৩) দাহ এবং (৪) পাচক। তেজ ধাতু কুপিতহলে শরীর সম্ভন্ত হয় এবং জ্বর রোগাদি উৎপন্ন হয়ে শরীর উষ্ণ হয়। এই অবস্থাকে সন্তাপ তেজ ধাতু বলা হয়। যাহার দ্বারা শরীর জরাজীর্ণ ইন্দ্রিয় বিকল বলক্ষয় ও অক্স প্রত্যঙ্গ শিথিল হয়, তাকে জীর্ণ তেজ ধাতু বলা হয়। যাহা কুপিত হলে শরীরে জ্বালা পোড়া হয় এবং সে ধাতু ক্ষোভে পীড়িত ব্যক্তি, 'জ্বলছি,' 'জ্বলছি' বলে ক্রন্দন করতঃ ঘৃত, চন্দন, তাল ব্যজনীর বাতাস লাভের ইক্ষেকরে। উহাকে দাহ তেজ ধাতু বলা হয়। সে তেজ ধাতু দ্বারা ভোজ্য দ্রব্য পরিপক্ক হয়। তাকে পাচক তেজ ধাতু করে।

বায় ধাতু ছয়টি। যথা (১) উদগার ও হিক্কাদির উৎপাদক বায়ু উর্দ্ধগামী বায়ু ধাতু (২) মলমত্রাদির নিঃসরক বায়ু অধোগামী বায়ু ধাতু (৩) অদ্রের বাহিরের বায়ু কৃক্ষিশয় বায়ু ধাতু (৪) অদ্রের ভিতরের প্রবর্তিত বায়ু কোষ্ঠাশয় বায়ু ধাতু (৫) ধমনী বা স্নায়ু জ্বালানুসারে সমান্ত শরীরে ব্যাপৃত হয়ে অঙ্গ প্রত্যঙ্গের সঙ্কোচন প্রসারনাদি কার্য নির্বাহক

বায়ু অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ অনুসারী বায়ু ধাতু। (৬) ভিতরের প্রবেশ শীল নাসিকা বায়ু আশ্বাস আর বাহিরে নিক্রমনশীল বায়ু প্রশ্বাস ধাতু-আশ্বাস প্রশ্বাস বায়ু ধাতু।

বায়ুর প্রকোপে উৎপন্ন শারীরিক ব্যথা বাত ব্যাধি নামে অভিহিত করতে দেখা যায়। যেমন- (১) অঙ্গবাত (২) উদরবাত (৩) কর্মজবাত (৪) কৃক্ষিবাত (৪) পীষ্ঠবাত প্রভৃতি।

প্রাচীন ভারতীয় চিকিৎসা শাস্ত্রকে আয়ুর্বেদ নামে অভিহিত করা হয়েছে। আয়ুর্বেদে বর্ণিত রোগের কারণ হিসাবে বায়ু, পিত্ত এবং শ্লেষাকে চিহ্নিত করা হয়েছে।

এখন আমরা বৌদ্ধ সাহিত্যের উল্লিখিত চিকিৎসা ব্যবস্থা সম্বন্ধে আলোচনা করতে প্রয়াসী হবো। বৌদ্ধ সাহিত্যে আলোচিত চিকিৎসা ব্যবস্থাকে আমরা প্রধানত চারটা ভাগে করে নিতে পারি। যথা-

- ১। সত্য ক্রিয়ার প্রভাব
- ২। সংস্কার জাত প্রভাবে চিকিৎসার জন্য ব্যবস্থা।
- ৩। ঔষধ প্রয়োগে আরোগ্য লাভ বা ভৈষজ্য চিকিৎসা
- ৪। শৈল্য ব্যবস্থা।

আমরা বৃদ্ধ বর্ণিত গিরিমানন্দ সৃত্ত উল্লেখ করে প্রমাণ করেছি যে দশসংজ্ঞার প্রতি মনোনিবেশ করাতে আয়ুখান গিরিমানন্দ ভীষণ পীড়াদায়ক ক্ষত রোগ হতে আরোগ্য লাভ করেছিলেন। বৌদ্ধ সাহিত্যে উল্লেখ আছে যে সত্য ক্রিয়ার প্রভাবে শুধু মানুষ নহে বিভিন্ন সন্ত্বগণ জরা ব্যাধি ছাড়া বিভিন্ন বিপদ আপদ হতে মুক্ত হবে পারেন। জাতকে, মিলিন্দ প্রশ্নে এই সত্য ক্রিয়ার অনেক উদ্ধৃতি আছে। আঙ্গুলীমাল সূত্র আবৃতি করে আঙ্গুলি স্থবির সত্যক্রিয়া করাতে অসীম কষ্টভোগী এক প্রসৃতি স্বাভাবিক প্রসব করতে দেখা যায়। জিনপঞ্জর গাথা আবৃতি করে বৃদ্ধ এক মৃত্যু পথ্যাত্রী বালককে ১২০ বংসর আয়ু বর্ধন করেছিলেন। এইরূপ অসংখ্য সত্য ক্রিয়ার কথা বৌদ্ধ সাহিত্যে উল্লেখ আছে।

স্থান, কাল এবং পারিপার্শ্বিক পরিবেশ মানুষের জীবনকে নানা ভাবে প্রভাবিত করে। অতি প্রাচীন কাল হতে মানুষের মধ্যে এই প্রভাব কাজ করে আসতেছে। তাতে মানুষের সৃষ্টি হয় সংস্কারের। এই সংস্কার বিবিধ ভাবে আমাদের জীবনের উপর প্রভাব বিস্তার করে চিকিৎসা শাস্ত্রেও এই সংস্কারের প্রভাব পরিলক্ষিত হয়। অনেক দিন ধরে যে সকল দ্রব্যাদি গ্রহণ করে ও শরীরের রোগ ব্যাধি হতে আরোগ্য লাভ করা যায়, তাহা মানুষ অন্ধ বিশ্বাসের সহিত গ্রহণ করতে থাকে। এই সংস্কার চিকিৎসা ব্যবস্থায় বৌদ্ধ সাহিত্যেও দেখা যায়। এক সময়ে শারীপুত্র স্থবিরের ভীষণ অসুখ হয়েছিল। মোগগালায়ন স্থবির শারীপুত্র স্থবিরের কট্ট দেখে তাঁকে জিজ্ঞেস করলেন কি গ্রহণ করলে তার অসুখ সেরে যায়। শারীপুত্র স্থবির তাঁর বাল্যকালে এই রূপ অসুখ হলে তাঁর

মাতা তাঁকে পদ্মফুলের মূনাল খেতে দিতে বলে উল্লেখ করেন। মোগগাল্লায়ন স্থবির পদ্মের মনাল সংগ্রহ করে শারীপুত্র স্থবিরকে খেতে দিলে শারীপুত্রের অসুখ সেরে যায় বলে উল্লেখ আছে। এখানে আমরা লক্ষ্য করেছি যে যদিও মানুষেরা দ্রব্য গুণ সম্বন্ধে সম্যকরূপে জ্ঞাত নহে, তাদের পূর্ব অভিজ্ঞতার আলোকে তার সংস্কার সৃষ্টি হয়েছে। সেইরূপে দ্রব্যাদি সেবন করে রোগমুক্তি লাভ করতে দেখা যায়। তাই এই চিকিৎসা ব্যবস্থাকে আমরা সংস্কার জাত প্রভাবে চিকিৎসা ব্যবস্থা বলে উল্লেখ করতে পারি। আমরা এখন ঔষধ প্রয়োগে আরোগ্য লাভ ও ভৈষজ্য চিকিৎসা সম্বন্ধে আলোকপাত করবো। মহাবর্গ নামক বিনয় পিটকের গ্রন্থ হতে ভৈষজ্য স্কন্ধ নামক পরিচ্ছেদ হতে প্রথমে আমাদের আলোচনা শুরু করবো। ভগবান বুদ্ধ এক সময়ে শ্রাবস্তীর জেতবনে অনাথপিভিকের আরামে অবস্থান কালে ভিক্ষুদের শারদীয় রোগী (autumnal disease) আক্রান্ত হতে দেখে তিনি ভিক্ষুদের পঞ্চবিধ ভৈষজ্যের বিধান করেন। এই পঞ্চবিধ ভেঁষজ্য হল-চর্বি, নবনীত, তৈল, মধু এবং শক্ত গুড়। তিনি চিন্তা করলেন এই পঞ্চবিধ ভৈষজ্য জনসাধারণ ভৈষজ্য রূপে গন্য করে এবং মানুষের আহারের কার্যও সম্পন্ন করে অথচ স্থূল আহারের মধ্যে পরিগনিত হয় না। তাই তিনি এই পঞ্চবিধ ভৈষজ্য ভিক্ষুদের সকালে ও বিকালে সেবন করার জন্য অনুজ্ঞা করেছিলেন। কিন্তু ভিক্ষুগণ মধ্যে কে কে এই অজীর্ণ রোগে আরও কৃশ, রুক্ষ, দুর্বল পাণ্ডুবর্ণ হয়ে শরীরের শিরা উপশিরা জালাকারে সুস্পষ্ট হয়ে উঠছিল। তাই এই ভৈষজ্য প্রয়োগের জন্য চর্বির প্রয়োজন হয়েছিল। এই পঞ্চবিধ ভৈষজ্য ভল্লকের চর্বি, মৎস্যের চর্বি, শিশুমারের চর্বি (alligators), শৃকরের চর্বি, গর্ভবের চর্বি প্রভৃতি চর্বির সহিত প্রয়োগ করতে হল। এইভাবে এই পঞ্চবিধ ভৈষজ্যের সহিত মূল বা গাছের শিকরে সংমিশ্রনের প্রয়োজন হওয়াতে উহা হলুদ, আদা, বচ (Orri's roof) বচস্থ (White orris root) অতিবিষ, কটুক রোহিনী, উশীর (বেনার মূল), ভদ্র মুস্তক (নাগর মোহা) প্রভৃতি মূলের সহিত প্রয়োগ হত। এই ভৈষজ্যের সহিত কষার সংমিশ্রনের প্রয়োজন হওয়াতে নিম্বের কষায়, গিরি মল্লিকার কষায়, পটোলের কষায়, পগগবের কষায়, নস্তামালের কষায় এবং খাদ্য ভোজ্য হিসাবে ব্যবহৃত হয় না, সেইরূপ কষার সহিত প্রয়োগ করা হত। পত্রের প্রয়োজন হওয়াতে নিম্বপত্র, গিরিমল্লিকাপত্র, পটোলাপত্র, তুলসীপত্র, কার্পাস পত্র প্রভৃতি,' ফলের সহিত মিশ্রনের প্রয়োজন হওয়াতে বিড়ঙ্গ, পিপুল, মরিচ, হরীতকী, বহেড়া, আমলকী, গোষ্ঠফল প্রভৃতি, জতু বা লাঙ্গা এর প্রয়োজন হতে হিঙ্গু, হিঙ্গু জতু, হিন্ধু সিপাটিক, ওক, ওকপতি, তককর্নী, প্রভৃতি জতু এবং লবণ প্রয়োজন হাওয়াতে সামুদ্রিক লবন, কাল লবন, সৈন্ধব লবন, বনস্পতি লবন, বিট লবন প্রভৃতি প্রয়োগ করতে হত।

এক সময় ভিক্ষুদের মধ্যে কন্তু (চুলকানি) ক্ষোটক, আস্রাব অথবা খোসরোগ প্রভৃতি রোগের প্রাদুর্ভাব হওয়াতে গোময়, মৃত্রিকা অথবা রজন নিপক্ক (পাক করা রঙের চুনা) ব্যবহার করতে দেখা যায়। অমনুষ্য জনিত রোগে কাঁচা মাংস ও টাট্কা রজের প্রয়োগ উল্লেখ আছে। চক্ষু রোগের জন্য নানা প্রকার অঞ্জন প্রয়োগ দেখা যায়। যেমন কৃষ্ণাঞ্জন, রসাঞ্জন, স্রোভাঞ্জন, গেরিমাটি, কপল্প (কচ্ছ্বল, প্রদীপ শিখ্য হতে গৃহীত মসী) প্রভৃতি। আবার এই অঞ্জনের সহিত চন্দন, তগর, কালানুসারি, তালিস, ভদ্র মুম্বক প্রভৃতি সুগন্ধি ও পিষিবার দ্রব্য ব্যবহার করতে দেয়া যায়। অঞ্জুন প্রস্তুত করবার জন্য অস্থি, দন্ত, শৃঙ্গ, নল, বংশ কাষ্ঠ, জতু, ফল, লৌহ, শঙ্ঘ্ প্রভৃতি দ্রব্যের ব্যবহার দেখা যায়। অঞ্জুন রাখবার জন্য বিভিন্ন ঢাকানিযুক্ত পাত্র এবং ব্যবহার জন্য শলাকা, শলাকা দানি প্রভৃতি ব্যবহার করা হত।

শির রোগের জন্য শির তৈল ব্যবহার, নস্য ব্যবহার এবং নস্য প্রয়োগ করার জন্য নস্যকরণী (নল) ব্যবহার করা হত। তাহাছাড়া শির রোগের জন্য ধূম ও ধূমনেত্র ব্যবহার করা হত।

বাত রোগের জন্য বৈদ্যতৈল পাক করে ব্যবহৃত হত। তৈলের সহিত মদ্য প্রক্ষেপ করেও পাক করা হত।

অঙ্গরোগের জন্য স্বেদ নিঃসারণ (Sweating) করানোর ব্যবস্থা করা হত। স্বেদ নিঃসারণের জন্য সম্ভার স্বেদ (ধর্ম নিঃসারক নানাবিধ বৃক্ষপত্র পেতে তৎমধ্যে স্নান করানো) ব্যবহার দেখা যায়। শ্বেদ নিঃসরনের জন্য মহাস্বেদ (মাটীতে শরীর স্থাপন করে বালি ও মাটীর চাপা দিয়ে বিভিন্ন প্রকার তৈল ও বৃক্ষ পত্র দিয়ে স্বেদ নিঃশ্বরন) ভঙ্গোদক (দেহেজল ও পত্র দিয়ে স্বেদ নিঃসরন) উদক-কোষ্ঠক (গরম জল রেখে রুদ্ধ কক্ষে স্বেদ নিঃসরন) প্রভৃতি পদ্ধতি করা হত।

গাটরীবাতের জন্য শরীর হতে শিঙ্গার সাহায্যে রক্ত মোচন করা হত। পদতলে পাটলের জন্য তৈল মালিশ ও পায়ের ঔষধ ব্যবহার করা হত। গভু রোগের জন্য অস্ত্রোপচার করা হত। মলমের প্রলেপ হিসাবে কষার জল, তিলকন্ধ (তিলের খইল) কবড়িকা (তুলার পট্টি) ব্রন আচ্ছাদনের পট্টি প্রভৃতি ব্যবহৃত হত।

ব্রন কণ্ডুয়ন হলে সর্যপের খোসার দ্বারা সেঁক, ক্লেদাক্ত হলে ধুম প্রদান মাংস, বাড়তে থাকলে লবনের কাঁকর সেদন, ক্ষত গভীর হলে তৈল ও তৈলের জন্য ন্যাকড়ার পট্টি প্রয়োগ দেখা যায়।

সর্প দংশনের জন্য বাহ্য, প্রস্রাব, ভন্ম ও মৃত্তিকা প্রয়োগ করা হত। বিষ পানের জন্য মল ভক্ষন করা দেখা যায়। ঘরদিন্নক রোগ (মন্ত্রকৃত পানীয় পানে রোগ) লাঙ্গলের ফালে লগুমাটি ও দুষ্টগ্রহ আক্রমন করলে আমিষ ক্ষার (শুষ্কভাত দক্ষ করে, চূর্ণ করে ও জল মিশ্রিত করে পান করা) ব্যবহার দেখা যায়। পান্তু রোগের জন্য গোমুত্র হরীতকী ভিজিয়ে পান করানো হত। চর্ম রোগের জন্য গন্ধকের প্রলেপ দেয়া, বদহজম হলে বিরেচক পান করানো হত। তাহাছাড়া বিভিন্ন রোগের জন্য ভাত পরিস্রাবন করে জল অকট যুষ কটাকট যুষ এবং মাংসের যুষ ব্যবহার করা উল্লেখ আছে।

উদরে বায়ু রোগের জন্য বেনার মূল ব্যবহৃত হতে দেখা যায়। বৃদ্ধ ভিক্ষু দিগকে যবাগৃ ও মধু গোলক গ্রহণ করে যবাগৃর দশ প্রকার ফলের কথা উল্লেখ করেন। যেমন-

- 🕽 । যবাগৃ দাতা আয়ুদান করে থাকে।
- ২। বর্ণ (রূপ) দান করে থাকে।
- ৩। সুখ দান করে থাকে।
- ৪। বল দান করে থাকে।
- ৫। প্রতিভা দান করে থাকে।
- ७। यवागृ नित्य क्क्या निवातन द्य ।
- ৭। বায়ু অনুকুল করে।
- ৮। মুত্রনালী শোধন করে।
- ১০। অপক্ক পরিপাক করে।

আমরা লক্ষ্য করেছি যে বুদ্ধের আমলে বিভিন্ন রোগের জন্য অব্রোপাচার করা হত। আকাশ গোত্র নামক বৈদ্য জনৈক ভিক্ষু ভগন্ধর রোগের অব্রোপাচার দেখে বৃদ্ধ ভিক্ষুদের গুপ্ত স্থানের চতুপার্শ্বে দুই আঙ্গুল পরিমিত স্থানের মধ্যে অব্রোপাচার অথবা মৃত্রস্থালী পীড়ন করাতে নিষেধ করেছেন। কারণ গুপ্ত স্থানের তৃক কোমল হয়ে থাকে, ক্ষত সহজে আরোগ্য লাভ হয় না। অঙ্গ চালনা বড় কঠিন ব্যাপার। আমরা বৌদ্ধ সাহিত্যে রোগীর পরিচর্যা সম্বন্ধে আলোচিত বিষয় উল্লেখ করবো। এক সময় জনৈক ভিক্ষুর উদরাময় রোগ হয়েছিল। ভিক্ষু স্বীয় মলমূত্রে জড়িত হয়ে শায়িত ছিলেন। বৃদ্ধ এই ভিক্ষু রোগের কথা জানতে পেরে স্বয়ং সেই রোগীকে জল সিঞ্চন করে তার পরিচর্যা করেছিলেন। তারপর তিনি উপাধ্যায়, আচার্য, সহবিহারী ও অন্তেবাসী রোগীর রোগমুক্ত না হওয়া পর্যন্ত পরিচর্যা করার অনুজ্ঞা করেন। তিনি সে সকল রোগী পরিচর্যা কষ্টকর ও সে সকল রোগীর পরিচর্যা কুরকর সে সম্বন্ধে বিস্তারিত আলোচনা করেন, রোগী যোগ্য ও অযোগ্য পরিচায়ক ও চিহ্নিত করেন। আমরা যোগ্য পরিচায়কের কথা উল্লেখ করতেছি।

- ১। তিনি যথার্থ ভাবে ঔষধ প্রয়োগ করে জানেন।
- ২। তিনি অনুকৃল প্রতিকৃল চিনেন, প্রতিকৃল অপসারিত করেন এবং অনুকৃল উপস্থিত করবেন।
- ৩। মৈত্রী চিত্ত সেবা করেন, কোন লাভের আশায় নহে।
- 8। মল, মুত্র, পুথু এবং বমি পরিস্কার করতে ঘৃনা বোধ করেন না।
- ৫। রোগীকে সময় সময় ধর্মোপদেশ দানে প্রবৃদ্ধ, সন্দীপ্ত, সমুত্তেজিত ও সম্প্রহষ্ট করতে সমর্থ হবেন।

## জীবকের জীবন বৃত্তান্ত

আমরা এখন বৌদ্ধ সাহিত্যে বর্ণিত চিকিৎসকদের সম্বন্ধে আলোচনা করে প্রাচীন ভারতীয় চিকিৎসা ব্যবহার পদ্ধতি স্বরূপ উদঘাটন করতে প্রয়াসী হয়। বিনয় পিটকের মহাবর্গে উল্লিখিত জনৈক আকাশ গোত্র নামক বৈদ্যের কথা আমরা আগেই-উল্লেখ করেছি। মহাবর্গে বইতে বুদ্ধের সমসাময়িক আমলের বিখ্যাত চিকিৎসক জীবকের নাম খুব গুরুত্বের সহিত উল্লেখ আছে। তাহা ছাড়া মিলিন্দ প্রশু গ্রন্থে প্রাচীন চিকিৎসক বিষয়ক আচার্যদের নাম উল্লেখ করা হচ্ছে। যেমন নারদ, ধন্তুরি, অঙ্গীরস, কপিল কন্তরাগ্নিশাম, অতুল, পূর্ব কাত্যায়ন ইত্যাদি । মিলিন্দ প্রশু আরও উল্লেখ আছে এই সকল আচার্যগণ এক সময়ে রোগোৎপত্তি, উহার নিদান, রোগের স্বভাব, রোগোপশম, চিকিৎসা, ঔষধের ক্রিয়া, সাফল্য এবং অসাফল্য সমস্ত নিঃশেষে জানতেন।

বৌদ্ধ সাহিত্যে জীবকের জীবন বৃত্তান্ত যেভাবে উপস্থাপনা করা হয়েছে, তাহতে আমরা প্রাচীন চিকিৎসা ব্যবস্থা অনেক তথ্য পাই। তাই এখানে সংক্ষিপ্ত আকারে জীবকের জীবনী বৃত্তান্ত উল্লেখ করা হচ্ছে।

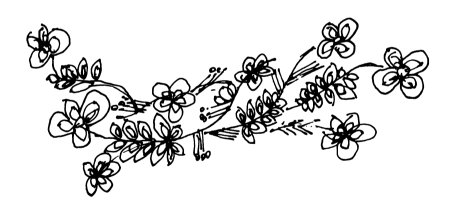
মগধরাজ শ্রেনিক বিম্বিসারের পুত্র রাজকুমার অভয় রাজকুমার অন্তঃপুরে এক আবর্জনা স্থপে এক জীবন্ত শিশুকে অত্যন্ত করুণ অবস্থায় উদ্ধার করেন। তিনি শিশু জীবিত অবস্থায় উদ্ধার করেন বলে শিশু নাম রাখলেন জীবক। তাছাড়া অভয় রাজকুমার কর্তৃক প্রতিপালিত বলে জীবকেকে "কৌমার ভৃত্য" নামে অভিহিত হয়। কৌমার ভূত্যজীবক অভয় রাজ কুমারের তত্ত্বাবধানে রাজ অন্তঃপুরে লালিত পালিত হন। ্বয়ঃপ্রাপ্ত হলে জীবক বিশেষ বিজ্ঞ চিন্ত প্রাপ্তির পরিচয় দিতে থাকেন। জীবক চিন্তা করলেন যে রাজকুলে অবস্থান করতে হলে তাঁকে কোন শিল্প বিষয় শিক্ষা গ্রহণ করতে হবে। তিনি চিকিৎসা বিদ্যা শিক্ষার জন্য অভয় রাজকুমার অনুমতি নিয়ে তক্ষশিলায় এক বৈদ্যের নিকট উপস্থিত হলেন এবং তাঁর নিকট চিকিৎসাবিদ্যা শিক্ষা শুরু করেন। কৌমারতৃত্যজ্ঞীবক ছিলেন অসাধারণ মেধাবী। তিনি অতি অল্প সময়ে অধিগত বিষয় স্মরণ রাখতে পারবেন এবং সম্যকভাবে ধারন করতে পারতেন। কিন্তু সাত বৎসর ধরে অধ্যয়ন করার পরও চিকিৎসা বিদ্যার শেষ দেখতে পারছিলেন না। অতঃপর তিনি একদিন তার আচার্যের নিকট উপনীত হয়ে আচার্যকে বল্লেন-"আচার্য-আমি অধিক পাঠ গ্রহণ করতেছি, শীঘ্র অর্থবোধ করতেছি। সম্যকভাবে ধারন করতেছি এবং অধিগত বিষয় স্মরণ রাখতে সমর্থ হচ্ছি। কিন্তু সাত বৎসর অধ্যয়ন করেও এই বিদ্যার অবসান হচ্ছে না। কখন-এই বিদ্যার অন্ত পরিদৃষ্ট হবে?" আচার্য বলেন-ভণে" জীবক, তাই হলে তুমি খনিত্র লয়ে তক্ষশীলায় চতুর্দিকে যোজন পরিমিত স্থানে বিচরণ করে ভৈষজ্যের অনুপযোগী যাহা দেখতে পারে তাহা নিয়ে আস।" জীবক তাঁর আচার্যের নির্দেশমত তক্ষশিলায় যোজন পরিমিত স্থানে বিচরন করে ভৈষজ্যের অনুপযোগী কোন দ্রব্য দেখতে পেলেন না। তিনি তাঁর আচার্যকে এই কথা জানালেন। আচার্য বল্লেন- ভণে" জীবক, তুমি শিক্ষিত হয়েছ, তোমার জীবিকা নির্বাহের পক্ষে ইহাই যথেষ্ট।" জীবক তাঁর আচার্য হতে চিকিৎসক হিসাবে ছাড়পত্র নিয়ে রাজগৃহের পথে যাত্রা করেন। এখানে জীবকের চিকিৎসা সম্বন্ধে আলোচিত কয়েকটা উদাহরণ উপস্থাপন করা হচ্ছেঃ-

- ১। জীবক সাকেতে একজন শ্রেষ্ঠীয় পত্নীয় সাত বৎসরের শিররোগের চিকিৎসা করেন। তিনি গভুষ পরিমান চর্বি বিবিধ ভৈষজ্যে সংযোগে পাক করে রোগীর নাসিকায় প্রয়োগ করে মুখ দিয়ে নিঃসরণ করতে বলেন। জীবক শ্রেষ্ঠী পত্নীর সাত বৎসরের শিররোগ একমাত্র নস্য প্রয়োগে উপশম করেন।
- ২। এক সময় মগধরাজ শ্রেনিক বিম্বিসারের ভগন্দর রোগ হয়েছিল। জীবক মগধিরাজ শ্রেনিক বিম্বিসারের ভগন্দর রোগ একবার মাত্র প্রলেপ দানে বিদুরিত করেন।
- ৩। জীবক রাজগৃহের জনৈক শ্রেষ্ঠীয় সাত বৎসরের শির রোগ অক্সোপাচার করে চিকিৎসা করেন। জীবক রাজগৃহের শ্রেষ্ঠীকে মঞ্চ শয়ন করায়ে মঞ্চের সহিত দৃড়ভাবে বন্ধন করেন। তারপর তিনি মস্তকের চামড়া উৎপাটিত করে করোটি অস্থি খুলে মস্তক থেকে দুইটী কীট বের করেন। তারপর করোটী যথাযথ ভাবে সংস্থাপন করে মন্তকের চর্ম সেলাই করে প্রলেপ প্রদান করেন। শ্রেষ্ঠীকে তিন সপ্তাহ তিন অবস্থায় শয়ন করায়ে শ্রেষ্ঠীকে সুস্থ করে তোলেন।
- ৪। সেই সব বারাণসী শ্রেষ্ঠী পুত্রের অস্ত্রগণ্ড রোগের (হাতুড়ী পেঁচের যাওয়া) উৎপত্তি হয়েছিল। জীবক শ্রেষ্ঠীপুত্রকে একটা স্তম্ভে দৃঢ়ভাবে বন্ধন করে তার উদরের চর্ম উৎপাদিত অন্ত্রগ্রন্থি বের করেন। তারপর অস্ত্রগ্রন্থি পরিষ্কার করে অস্ত্রগুলি উদরের ভিতর প্রবেশ করায়ে সঠিক ভাবে স্থাপন করেন। তারপর উদরের বিভিন্ন স্তর সেলাই করে চর্ম সেলাই করেন এবং চামড়ায় উপর প্রলেপ দেন। কিছু দিনের মধ্যে বারাণসী শ্রেষ্ঠী পুত্র সৃস্থ হয়ে উঠেন।
- ৫। এক সময়ে উচ্ছয়িনীর রাজা প্রদ্যোতের পান্তু রোগ হয়েছিল। জীবক চর্বি জাতীয় ভৈষজ্য প্রয়োগ করে রাজা প্রদ্যোতের অসুখ চিকিৎসা করবে মনস্থ করেন। এদিকে রাজা প্রদ্যোত চর্বি জাতীয় ভৈষজ্য গ্রহণ করতে প্রস্তুত ছিলেন না। তাই জীবক বিবিধ ভৈষজ্য প্রয়োগ করে চর্বির, বর্ণ কষাটে, গন্ধ কষাটে ও স্বাদ কষাটে করে নিলেন এবং প্রদ্যোতকে খেতে দিলেন। তাতে রাজা প্রদ্যোত আরোগ্য লাভ করেছিলেন।
- ৬। জীবক রাজা প্রদ্যোতের কাক নামক দাসকে আমলকীয় সহিত ভৈষজ্য মিশ্রিক করে বিরেচন (দাস্ত) সৃষ্টি করেছিলেন।

৭। এক সময়ে বৃদ্ধ শরীরের পিত্তাধিক্য হেতু শরীর দোষ গ্রস্থ হয়েছিল। জীবক বৃদ্ধকে তিন দন্তযুক্ত উৎপলের বিবিধ ভৈষজ্য প্রয়োগ ঘ্রান দিতে বলেন। বৃদ্ধ তিন উৎপলের তিন ঘ্রান নিয়ে ত্রিশবার বিরেচন করে আরোগ্য লাভ করেন।

৮। বুদ্ধের সময়ে ভিক্ষুদের জীবক যথাসাধ্য চিকিৎসা ব্যবস্থা করতেন। তখন মর্গধে পাঁচ প্রকার রোগের প্রাদুর্ভাব হয়েছিল। যথা (১) কুন্ঠ, (২) গণ্ড (ফোড়া (৩) কিলাস (চর্মরোগ) (৪) ক্ষয়রোগ ও (৫) অপস্মার। জীবক ভিক্ষুদের এইসব রোগের চিকিৎসা করে তাদের রোগাপশম করতেন।

৯। এক সময় দেবদন্ত কর্তৃক নিক্ষিপ্ত পাথরের আঘাতে বুদ্ধের পাদ হতে রক্তপাত হয়েছিল। জীবক বুদ্ধের পাদে প্রলেপ প্রয়োগ করি বুদ্ধের রোগের চিকিৎসা করে তাঁকে রোগমুক্ত করেন।



## নিঘক্ট

| শব্দ               | পৃষ্ঠা        | भेक                      | পৃষ্ঠা                     |  |
|--------------------|---------------|--------------------------|----------------------------|--|
| অগ্গঞ্ঞ সুত্ত      | <b>૨</b> ১,૨૨ | <u>ঘ</u> ণ               | ર૯, રેહ                    |  |
| অঙ্গীরস            | <b>৩</b> ৯    | চরক                      | ્ર                         |  |
| অঙ্গুত্তর নিকায়   | ೨೦            | চুল্লবৰ্গ                | ೨೨                         |  |
| অতুল               | ৩৯            | জাতক                     | ৩৫                         |  |
| অনাথপিণ্ডিদ        | ৩১,৩৬         | জিনপঞ্জর গাথা            | ৩৫                         |  |
| অভয়রাজ কুমার      | ৩৯            | জেতবন                    | ৩৬                         |  |
| অভিণহ প্রত্যবেক্ষণ | >             | জীবক                     | ৩৮, ৩৯                     |  |
| অভিধৰ্ম            | œ             | তক্ষশিলা                 | ্ ৩৯                       |  |
| অৰ্বুদ             | ২৫,২৬         | দীঘ নিকায়               | ২০                         |  |
| অসংজ্ঞ সত্ত্ব      | ২৩            | দশসংজ্ঞা                 | ره د                       |  |
| আকাশ গোত্রবৈদ্য    | ৩৮, ৩৯        | দেবদন্ত                  | 82                         |  |
| আঙ্গুলিমাল         | •୯            | ধত্মপদ                   | ৩,8                        |  |
| আনন্দ              | ৩১, ৩২, ৩৩    | ধনন্তরী                  | ৩৯                         |  |
| আভাস্বর জগৎ        | ં રડ          | নামরূপ                   | ۵                          |  |
| আয়ুর্বেদ          | <b>9</b> @    | নারদ                     | ৩৯                         |  |
| আলবী রাজ্য         | 8             | নিদ্দেশ                  | ২৫, ৩৪                     |  |
| ইন্দ্ৰকৃট পৰ্বত    | <b>ર</b> 8    | পরমার্থ সত্য             | 3, 8                       |  |
| উজ্জয়নী           | 80            | পরমত্থ জ্যোতিকা          | <i>و</i> ر                 |  |
| উদ্যান             | ર             | পসাখ                     | ২৬                         |  |
| একত্রিংশ ভূবন      | ২৩            | পূর্বকাত্যায়ন           | ৩৯                         |  |
| কন্তরাগ্নিশাম      | ৩৯            | পেশী                     |                            |  |
| কপিল               | ৩৯            | পৌরুষবাদ                 |                            |  |
| কল্ল               | ২৫            | প্ৰজ্ঞাবংশ ভাবনা কেন্দ্ৰ | প্রজ্ঞাবংশ ভাবনা কেন্দ্র ১ |  |
| কাকদাস             | 80            | প্রবর্তন কাল             | ২৩                         |  |
| কামসত্ত্ব          | ২৩            | প্রতিসন্ধিকাল            | ২৩                         |  |
| কায়গতাস্মৃতি      | ৬,৭           | প্রদ্যোত                 | 80                         |  |
| কায় বিজ্ঞান       | <b>૨૯,</b> ૨৬ | বারানসী                  | 80                         |  |
| কুমার প্রশ্ন       | 8             | বিতর্ক চরিত              | 20                         |  |
| কোষ্টাস            | ٩             | বিদর্শন ভাবনা            | ৬                          |  |
| ক্ষত্রিয়          | રર            | বিনয় পিটক               | ২৬, ৩৮                     |  |
| খুদ্দক নিকায়      | 8             | বিশ্বিসার                | ৩৯, ৪০                     |  |
| খুদ্দক পাঠ         | ৬             | বিশুদ্ধিমার্গ            | ৬, ২৫                      |  |
| গিরিমানন্দ         | ২৬,৩৩, ৩৫     | বৃদ্ধি চরিত              | ২৩                         |  |
|                    |               |                          |                            |  |

| শব্দ                           | পৃষ্ঠা        | শব্দ                | পৃষ্ঠা                 |
|--------------------------------|---------------|---------------------|------------------------|
| বৈশ্য                          | ২৩            | রাগচরিত             | 20                     |
| বোয়ালখা <b>লী</b>             | ٤.            | রাজগৃহ              | <b>\8</b>              |
| ব্রাক্ষণ                       | ২৩            | রূপ সত্ত্ব          | <b>২</b> ৩             |
| ব্ৰাহ্মণ <b>ধর্মিয় সু</b> ত্ত | ২৩            | লক্ষণ রূপ           | <b>\8</b>              |
| ভূমি <b>পৰ্গট</b>              | રર            | শমথ                 | ৬                      |
| <b>ভ্ৰুণত</b> ত্ত্ব            | ২৫            | শাকপুরা             | 2                      |
| মূৰ্য                          | ৩৯, ৪০        | শারদীয় রোগ         | ৩৬                     |
| <b>শধ্যমনিকা</b> য়            | <b>ર</b> 8    | শারীপুত্র           | <b>૭</b> ૯             |
| মনোধাতু                        | 70            | শূ্দ্ৰ              | 40                     |
| মনোবিজ্ঞান ধাতু                | <b>&gt;</b> 0 | শ্রদ্ধা চরিত        | 20                     |
| মহাবৰ্গ                        | ৩৩, ৩৬, ৩৯    | শ্রাবৃস্তী          | 8, <b>৩১</b> , ৩৬      |
| মহাসম্বত                       | રર            | সুত্তনিপাত          | <b>₹</b> 9 ´           |
| মহাসতি পট্ঠান                  | ৬             | স্রোতাপত্তি         | 8                      |
| মহাসীহনাদ যুত্ত                | <b>ર</b> 8    | সংযুক্ত নিকায়      | ৬,২৪,২ <i>৫</i> ,২৬,৩৩ |
| মিলিন্দ প্রশ্ন                 | ৩৪, ৩৫, ৩৯    | সত্য ক্রিয়া        | ૭હ                     |
| মোগ্গালায়ন                    | ৩৫            | স <b>শ্বতি</b> সত্য | ۶, 8                   |
| মোহ চরিত                       | <b>5</b> 0    | সাকেত               | 80                     |
| যোগবাশিষ্ঠ                     | ২             | সালি তন্ত্ৰ         | રર                     |
| রস মৃত্তিকা                    | ٤٥            |                     |                        |



## সহায়ক গ্রন্থাবলী

১ ৷ বিশুদ্ধিমার্গ শ্রী গোপাল দাশ চৌধুরী ও শ্রমণ পূর্ণানন্দ স্বামী, ১৩৩০ বাংলা ২। মহাবর্গ শ্রী প্রজ্ঞানন্দ স্থবির, ১৩৩৭ বাংলা ৩। মধ্যম নিকায় শ্রী বেণীমাধব বড়য়া, ১৯৪০ ইং শ্রীমৎ সাধনানন্দ মহাস্থবির, ১৯৮৭ ইং ৪। সন্ত্রনিপাত ৫। কায় বিজ্ঞান শ্রীমৎ ধর্মতিলক স্থবির, ১৯৩৫ ইং শ্রী গিরিশ চন্দ্র বড়য়া, বাংলা একাডেমী, ১৯৭৭ ইং ৬। ধন্মপদ ৭। সদ্ধর্ম রওবৈত্য শ্রীমৎ জিনবংশ মহাস্থবির, ১৯৬৯ ইং ৮। মিলিন্দ প্রশ্র শ্রীমৎ ধর্মাধীর মহাস্তবির ৯। অভিধন্মার্থ সংগ্রহ শ্রী বীরেন্দ্র লাল মুৎসুদী, ১৯৪০ ইং ১০। দীঘ নিকায় ভিক্ষু শীলভদু, ১৩৫৩ বাংলা

- 1. Medical Science in Pali literature -J. R Haldar, 1977
- 2 The Book of Gradual Sayings (Anguttar Nikaya) vol-v by F.L. Wood ward-1932
- 3 The Path of Purity (Visuddhimagga) Pe Maung Tin, Pali Text Society. 1975.
- 4. Dhamma pada-Sri Achariga Buddha Raskita.
- 5 The Khuddaka Patha Paramattha Jotika-1, Helmur Smith. Pali Texty Society, 1978.
- 6 The Minor Reading The Illustration of the ultimate Meaning (Khuddhaka Patha & Paramattha Jotika-by Bhikkhu Part-1, Nanamoli. Pali Text Society, 1978.
- The Book of the Kindred Sayings (Sangutta Nikaya) by F.L Woodward, Pali Text society, 1975



ডাঃ সিতাংশু বিকাশ বড়ুয়া, এম, বি, বি, এস; এফ, সি, পি, এস, সোর্জারী) ৭ই মে. ১৯৪৪ খষ্টাব্দে চট্টগ্রাম জেলার রাউজান উপজেলার অন্তর্গত রাউজান গ্রামে জন্মগ্রহণ করেন। তাঁর পিতা প্রয়াত নিবারণ চন্দ্র বড়য়া রাউজান আর্য-মৈত্রেয় উচ্চ বিদ্যালয়ে দীর্ঘ দিন ধরে শিক্ষকতায় নিয়োজিত থেকে প্রতিষ্ঠা লাভ করেছিলেন। তার মাতার নাম নীলিমা বড়য়া। ডাঃ বড়য়া রাউজান আর্য-মৈত্রেয় প্রাইমারী ও উচ্চ বিদ্যালয়ে লেখাপড়া করেন ১৯৫৯ খষ্টাব্দে পালিতে কতিত্বের সহিত ম্যাট্রিকলেশন এবং চট্টগ্রাম সরকারী কলেজ হতে ১৯৬১ খষ্টাব্দে আই, এস, সি, পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হন। তিনি চট্টগ্রাম মেডিকেল কলেজ হতে ১৯৬৭ খন্তাব্দে এম, বি, বি, এস, পাশ করেন। ঢাকার পোষ্ট গ্রেজুয়েট ইনষ্টিটিউটে লেখাপড়া করে তিনি ১৯৭৭ খৃষ্টাব্দে "বাংলাদেশ কলেজ অফ ফিজিশিয়ান এবং সার্জন" এর ফেলো হন। ডাঃ বডুয়া শৈশব হতে বৌদ্ধধর্ম সম্বন্ধে জ্ঞানার্জনের জন্য বিশেষ আগ্রহী। উল্লেখ্য তিনি ১৯৫৮ খষ্টাব্দে তদানীন্তন পূর্ব পাকিস্তান সংস্কৃত ও পালি বোর্ড হতে পালিতে আদ্য পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হন। তিনি একজন শৈলা চিকিৎসক হয়েও এবং অত্যন্ত ব্যস্ততার মধ্যেও বৌদ্ধ ধর্মের বিভিন্ন গ্রন্থ সম্বন্ধে আলোচনা গ্রেষণা করে যাচ্ছেন। বৌদ্ধদের সামাজিক এবং সাংস্কৃতিক উন্নয়নে তিনি নিবেদিত প্রাণ। এই পর্যন্ত তিনি "নিবারণ চন্দ্র বড়য়া পরিচিতি", "চট্টগ্রামের বৌদ্ধদের ইতিহাস", "সরণং গচ্ছামি", "ডঃ বেণী মাধব বড়য়ার জীবন দর্শন", "দশ পারমী ও চরিয়া পিটক", "ধাতুকথা", (সানুবাদ), "দুই হাজার সালে বৌদ্ধধর্ম", "শ্রীমৎ বুদ্ধরক্ষিত মহাস্তবির", "আর্য-মৈত্রেয় বৃদ্ধ" প্রভৃতি গ্রন্থ প্রণয়ন ও প্রকাশ করেছেন। তাহাছাড়া তিনি রাউজানে ভিক্ষস্ট্য" আয়োজিত পরিবাস উপলক্ষে প্রকাশিত "পরিবাস" সম্পাদনা ও "সাসন সেবক স<sup>ঙ্</sup>ঘ" নামক সংগঠনের পক্ষে "প্রাথমিক বৌদ্ধ ধর্মীয় শিক্ষা ও খুদ্দকপাঠ" গ্রন্ত সম্পাদনা করেছেন। ডাঃ বড়য়ার প্রায় দশটি মৌলিক, তথ্যভিত্তিক এবং বস্তুনিষ্ঠ প্রবন্ধ বিভিন্ন স্মরণিকা প্রকাশিত হয়েছে।